




ENPLEGU ETA GIZARTE DEPARTAMENTO DE EMPLEO 
GAIETAKO SAILA Y ASUNTOS SOCIALES
Herrizaingo Sailburuordetza Viceconsejería de Interior
Larrialdiei Aurregiteko Zuzendaritza Dirección de Atención de Emergencias

Eusko Jaurlaritzaren Argitalpen Zerbitzu Nagusia

Servicio Central de Publicaciones del Gobierno Vasco

Vitoria-Gasteiz, 2010

Musulmanak Euskadin
Erlijio-profila, jarrerak eta sinesmenak

Immigrazio Zuzendaritzaren ikerketen bilduma
Colección de investigaciones de la Dirección de Inmigración 2

Hithem Abdulhaleem



Argitaraldia:	 1.a 2010eko iraila

Ale-kopurua:	 500

©	� Euskal Autonomia Erkidegoko Administrazioa 
Enplegu eta Gizarte Gaietako Saila

Internet	 www.euskadi.net

Argiraratzailea:	 Eusko Jaurlaritzaren Argitalpen Zerbitzu Nagusia  
	 Servicio Central de Publicaciones del Gobierno Vasco  
	 c/ Donostia-San Sebastián, 1 - 01010 Vitoria-Gasteiz

Fotokonposaketa:	 Composiciones Rali, S.A.  
	 Particular de Costa, 8-10, 7ª - 48010 Bilbao

Inprimatzea:	 Estudios Gráficos ZURE, S.A. 
	 Carretera Lutxana-Asua, 24-A - Erandio Goikoa (Bizkaia)

ISBN:	 978-84-457-3080-5

L.G.	 BI 2305-2010 

Lan honen bibliografia-erregistroa Eusko Jaurlaritzako Liburutegi Nagusiaren katalogoan 
aurki daiteke: http://www.euskadi.net/ejgvbiblioteka



5

Egiptoko andre zahar batek honako galdera hau egin zuen Egiptoko herria, 
Ibn Taimiyya epailea agurtzeko, kalean zegoela ikustean (1263-1328): «Nor 
ote da zorioneko harrera handia merezi duen hori?» Honela erantzun zioten: 
«Isilik egon emakumea, Ibn Taimiyya da, Jainkoa badagoela frogatzeko ta-
maina handiko hamar liburu idatzi zituena». Eta andreak, berriz: «Okerrago 
harentzat, indar gutxiko fedea duen seinale. Bestela ez zukeen hainbeste li-
buru idatzi beharrik izango eguzkia bezain argia den gai baten inguruan…».

Hasib Kiali (1921-1993), Siriako eleberrigilea

*  *  *

Eta amak «Zer idazten duzu Hanna?» galdetzen zidanean, nik gezur batekin eran
tzuten nion: «Tartsoko San Pauloren historia». Amak gurutzea egiten zuen bular 
gainean, honako hauek esatearekin batera: «Loria harentzat…. oso ondo, seme, eta 
eska iezaiozu laguntza, arren, miseria honetatik atera gaitzan». Eta horrela geunden 
ama eta biok, biok ere gauza bera irrikatzen. Gure egoerak hobera egin zuen, baina 
amak zeruari erreguka jarraitzen zuen; nik, aldiz, lurrean eskatzen nuen.

Hanna Mina (1924-), Siriako literatura-idazlea

*  *  *

Israelgo espetxean nengoela, amak egin zidan bisita, eta fruta eta kafea ekarri 
zidan. Presozainak, ordea, kafeontzia konfiskatu zuen, eta kafea lurrera isuri. Ez 
ditut sekula amaren malkoak ahaztuko. Horregatik, nire gelan eserita, barne-bar-
neko hitz batzuk idatzi nituen amarentzat, tabako-pakete batean. Honela zioten:
«Samintasunez oroitzen dut nire amaren ogia… eta nire amaren kafea… eta 
nire amaren laztanak… eta egunetik egunera nabariago sentitzen dut haur
tzaroa nire barruan… baita bizitzeko gogoa ere… izan ere, hilko banintz, lo
tsatu egingo nintzateke amaren malkoengatik».
Hitz horiek haur baten amarenganako barkamena baino ez zutela adierazten 
uste nuen nik une hartan, handik gutxira milioika haur arabiarrek kantatuko 
zuten kanta bihurtuko zirela jakin gabe.

Mahmoud Darwix (1941-2008), Palestinako poeta





7

Esker onak

Gizakiok besteen laguntza behar izaten dugu betiere edozein lan burutzeko, 
lan hori oso erraza izanagatik ere. Eta horregatik, edozein lan amaitzerakoan, 
bidezkoa da egileek eskerrak ematea era batera edo bestera proiektua aurrera 
eramaten laguntza eskaini duten guztiei. Horren haritik, lerro hauetatik eske-
rrak eman nahi nizkieke, modu sinbolikoan, proiektua errealitate bihurtzeko 
denbora eta esfortzua jarri duten guztiei. Eusko Jaurlaritzaren Inmigrazio 
Zuzendaritzari, 2009. urtean, zuzendaritzaren helburuak bete arte, eskaini di-
gun babesarengatik. Bereziki Josebe Alonso Marigómez andreari, bere profe-
sionaltasunarengatik, edukazioarengatik eta pazientziarengatik, dohain horiei 
guztiei esker jarraipen arduratsu eta iraunkorra egin duelako, prozesua ongi 
garatzeko lagungarri. Eusko Jaurlaritzaren Immigrazioko zuzendari Miguel 
Gonzalezi, eta zuzendari ohi Roberto Marro Ibarra jaunari, eskuzabaltasun 
osoz gure ikerketa-proposamenean konfiantza jarri dutelako, gai horri buruzko 
azterlanak egiteari merezi duen garrantzia emanez eta gizartearekiko gorene-
ko sentsibilitatea erakutsiz betiere.

Halaber, gure eskerrik zintzoena Luis de Nicolás y Martínez jaunari, Deus-
tuko Unibertsitateko psikologia-irakasle emerituari, ikerketa honi jarraipen 
arrakastatsua emateko egin duen orientazio- eta zuzendaritza-lan bikaina-
rengatik. Haren esperientzia, aztergaiari buruz egin dituen zehaztapenak eta 
prest egoteko betiere ageri duen jarrera funtsezkoak izan dira guretzat. Es-
kerrak ere, jakina, Javier Acha irakaslearentzat, landa-lanaren azterlanaren 
zati handi bat garatzeko laguntza handia eman digulako, ikerketa-metodolo-
gia guztiak ongi ezagutzen dituen eta estatistika-azterketarako programak 
ezin hobeto erabiltzen dituen neurrian. José Javier Pardo jaunari, Deustuko 
Unibertsitatean hainbat baliabide eta gune jarri dizkidalako eskura, ikerketa 
egiteko.

Esker bereziak José Luis Villacorta nire lagunari, Deustuko Unibertsitatean 
erlijioen historiako irakaslea denari, hainbat ideia eta hausnarketatan aholku 
eman didalako, Giza kalitate bikaineko eta tolerantzia handiko pertsona da, 
eta kultura eta erlijioen arteko elkarrizketaren aldeko bultzatzaile sutsua. 
Taoismoari buruzko eskoletan entzutean, taoista amorratua zela pentsatu 
nuen. Budismoa hizpide hartuta entzun nionean, aldiz, budista liluratu bihur-



8

tua zela zirudien, baina, pixka bat geroago, Islamari buruz ari zen egun batean, 
zera ondorioztatu nuen, ezbairik gabe horixe zela haren benetako erlijioa, be-
netako musulman batek egingo lukeen bezala hitz egiten baitzuen...

Azkenik, nabarmentzekoa da elkarrizketatutako pertsonak direla ikerketa ho-
nen benetako protagonistak. Euskadin finkatutako komunitate musulmaneko 
kideak dira guztiak, eta haien laguntzarik gabe ezinezkoa zatekeen ikerketaren 
emaitzak argitaratzea eta liburu hau editatzea. Zorretan gaude, beraz, galde
sorta betez eta gure galdera luze eta batzuetan gogaikarriei erantzunez gure 
azterlanean parte hartu nahi izan duten gizonezko eta emakumezko musulman 
guztiekin, eta horien guztien ekarpenak gogora ekarri nahi ditugu une hone-
tan. Eskerrik asko guztiei, pazientzia agortezina izan duzuelako, laguntza ezin 
hobea eskaini diguzuelako, eta eskuzabaltasun eta zintzotasun handiz jokatu 
duzuelako.



9

AURKIBIDEA
Hitzaurrea ..................................................................................................	 11

Sarrera .......................................................................................................	 19

Erlijioa, aniztasuna eta immigrazioa ..........................................................	 27

1.1.	 Erlijioaren faktorea immigrazioan ..................................................	 27
1.2.	 Erlijio-aniztasuna gizarte sekular baten esparruan ........................	 28
1.3.	 Immigratutako Islama: irudi eta errealitateen historia ...................	 30

1.3.1.	 Irudi bat sortzea .................................................................	 32
1.3.2.	 Mendebaldea Islamaren aurrean: adostasunak eta desa-

dostasunak ........................................................................	 34
1.4.	 Komunitate musulmanaren integrazioaren erronka eta harrerako 

gizartearen erronka .......................................................................	 37

Tradizionalismoa, integrismoa eta fundamentalismoa ..............................	 41

2.1.	 Aldez aurretik, terminologia argitu .................................................	 41
2.2.	 Termino-nahaspila .........................................................................	 42
2.3.	 Aurrekari nagusiak .........................................................................	 44

2.3.1.	 Tradizionalismoa ................................................................	 44
2.3.2.	 Integrismoa ........................................................................	 46
2.3.3.	 Fundamentalismoa ............................................................	 51

Islamiar fundamentalismoa .......................................................................	 59

3.1.	 Islamiar fundamentalismoa: hiru erantzun krisiaren aurrean .........	 59
3.2.	 Arrakastaren ezaugarriak eta gakoak ............................................	 62

Kontrastatze enpirikoa eta ikerketa metodologia .....................................	 73

4.1.	 Sarrera ...........................................................................................	 73
4.2.	 Galdesorta eraikitzeko eta balioesteko prozesua .........................	 74
4.3.	 Galdesortaren deskribapena .........................................................	 75
4.4.	 Aldagaiak identifikatzeko irizpideak ..............................................	 77
4.5.	 Aldagaiak eta horien justifikazioa ..................................................	 80

4.5.1.	 Autokritika ..........................................................................	 80

1

2

3

4



10

4.5.2.	 Isolamendua ......................................................................	 82
4.5.3.	 Erlijio-tolerantzia ................................................................	 85
4.5.4.	 Moderazioa ........................................................................	 87
4.5.5.	 Autoritarismoa ...................................................................	 89

Landa lana eta datuen azterketa ...............................................................	 91

5.1.	 Landa-lana ....................................................................................	 91
5.2.	 Aldagai soziologikoak ....................................................................	 97

5.2.1.	 Jatorrizko herrialdea ..........................................................	 98
5.2.2.	 Adina .................................................................................	 99
5.2.3.	 Sexua .................................................................................	 100
5.2.4.	 Euskadiko bizilekua ...........................................................	 101
5.2.5.	 Gainditutako ikasketak ......................................................	 101
5.2.6.	 Euskadin bizitzen daramaten denbora ..............................	 102
5.2.7.	 Erlijiosotasun-maila ...........................................................	 102
5.2.8.	 Jarduerak eta erlijio-erakundeetako kide izatea ................	 103

5.3.	 «Fundamentalismoa neurtzeko galdeketari» elkarrizketatuek eman-
dako erantzunen azterketa eta eztabaida........................................	 103

5.3.1.	 Barne- eta kanpo-autokritika neurtzen duten galdeketako 
zazpi galderak eta elkarrizketatuen erantzunak.................	 105

5.3.2.	 Galdeketako «isolamendua» aldagaiari buruzko zazpi gal-
derak...................................................................................	 114

5.3.3.	 «Erlijio-tolerantzia» aldagaiari buruzko zazpi iritziak...........	 121
5.3.4.	 Elkarrizketetan parte-hartzaileen «neurritasun» maila neur

tzen duten zazpi iritziak.......................................................	 131
5.3.5.	 «Autoritarismo» aldagaiari buruzko zazpi iritziak................	 139

Azken kontsiderazioak ..............................................................................	 149

Bibliografia erreferentziak...........................................................................	 157

Eranskinak .................................................................................................	 163

II.  Fundamentalismoa neurtzeko galdesorta .........................................	 163
II.  Fundamentalismoa neurtzeko galdesortaren arabierazko bertsioa ..	 168

5

6

7

8



11

Hitzaurrea

Lehenik eta behin eskertu beharrean nago orain liburua osatu behar duen iker-
keta ikuskatu eta orientatzeko lana nire esku utzi izana, niretzat eta liburuaren 
egilearentzat garrantzizko errekonozimendua den heinean. Egindako tutore
tza-lanak are balio eta garrantzi handiagoa du ikertutako gaia gaurkotasun 
handiko gaia dela aintzat hartuta, irailaren 11ko hondamendi larriaren eta 
AEBek Afganistanen eta Iraken zuzendutako esku-hartze militarraren ostean 
bereziki, immunitate-sindromea esaten zitzaiona aldatu egin baitzen txikizioa 
ekarri zuten gertaera horien ostean. Harrezkero erreferentziazko gertaera his-
toriko garrantzitsuak dira horiek, pertsonei banan-banan edo taldeei edo gizar-
teari oro har eragiten dieten larrialdi-egoeren (hala nola zoritxarrak, atentatuak 
eta zirkunstantzia traumatiko eta trauma-ondokoak oro har) kudeaketan dihar
dugunontzat (De Nicolás et al. 2000). Eta areago oraindik gertaera horien 
egiletza fundamentalista deituriko taldeei leporatzen zaiela aintzat hartuta.

Fundamentalismo islamikoa Euskadiko musulmanen ikuspegitik ikasteak au-
sardia eta sormena eskatzen du, baita erlijioak herritarren ongizatean duen 
garrantzia onartzea ere. Kontuan hartzekoa da Justizia Ministerioaren ustetan 
»nabarmen sustraituta» dauden sei erlijioetako bat azterlan hau egiteko ikertu 
duguna dela, eta, egilearen esanetan, «musulman guztien identitatea eta erli-
jio-adierazpenak fundamentalismoarekin uztartzeko tentaldia gero eta naba-
riagoa» dela. Eta gainera, kasu honetan, 2007-2009ko Immigrazioari buruzko 
II. Euskal Planean jasota geratu diren Eusko Jaurlaritzaren Etxebizitza eta Gi-
zarte Gaietako sailburuaren adierazpenen arabera, «etorkinak integratu behar 
dira elkarrekiko errespetuan oinarrituta, pertsona bakoitzaren, edonondik da-
torrela ere, eskubide eta betebeharrekin bat datozen bizikidetza-ereduak ados-
tu eta onartu ondoren».

Bestetik, gauza jakina da immigrazioan identitate bat eraikitzen dela, eta he-
rrialdez aldatzeak familia-jarraitutasunaren galera dakarrela, baita historia per
tsonala eta testuingurua galtzea ere; areago oraindik, selfa zatitzea eragin
dezake lekualdatzeak. Etorkina ingurune batera moldatu behar da, eta ho-
rrenbestez uko egin behar dio bere identitatearen zati bati, aldi baterako behin
tzat. Aldaketa eta banantzea onartu behar ditu ezinbestean. Maparen mugak 
aldatu egiten dira: lehen ikusezina, ohikoa zena ezezaguna da orain, zalan



12

tzazkoa, arriskutsua. Eta mugak nahasten dira, desagertzeraino edo psikosozial
ki erraldoi eta gaindigaitz bihurtzeraino. Izan ere, denok dakigu neoarrazakeria 
diferentzialak edo arrazarik gabeko arrazakeriak zer dakarren berekin: kultura-
desberdintasunak gainditzea ezinezkoa dela aldarrikatzen du, kaltegarria li
tzatekeelako mugak ezabatzea, kultura jakin batzuen (etorkinen kulturak) bizi-
moduak eta tradizioak beste kultura batzuen (harrerako herrienak) bizimodu 
eta tradizioekin guztiz bateraezinak baitira. Kulturak nahastea bidegabekeria 
izan daiteke beraz, ikuspegi horren arabera, bere identitateari eutsi nahi dionak 
eta helburu hori besterik ez duenak bakartu behar duelako, eta, aldi berean, 
«bestea», elementu faltsua alegia, baztertu edo kanporatu. Ospe handiko Doty 
soziologoaren ustetan, obsesio horren ondorioz gizarte-talde batzuk (etorkinak, 
bereziki) «arrazializatu» egin dira, oro har kanpokotasunarekin eta lizunkeria-
rekin zerikusia duten bereizgarri negatiboak esleituta gainera.

Julia Bristeva psikoanalista europarraren ustetan, kultuen eta muturreko na-
zionalismoen gorroto-erreakzioa dago zatiketa horren oinarrian. Besteekin 
harremanetan jarri ezin daitezkeenek beste horiek gorrotatzea errazagoa dela 
pentsa dezakete, eta, komunikazio-ezintasun hori justifikatzeko, gurearen bes-
telako jatorria dutenak gorrotatu, besterik gabe. Erraza da gu bezalakoak ez 
diren «beste» talde horiek baino «gehiago» garela pentsatzea, etikoagoak, zin
tzoagoak eta gizatiarragoak garela pentsatzea alegia. Hortik aurrera, gero eta 
errazagoa izango da haien aurkako bidegabekeria onartzea. «Azken batean 
desberdinak dira» esan ohi da.

Etorkinak, nolanahi ere, eta etorkina den aldetik, «desberdina» dela sentitzen 
du benetan, kultura berriaren aldean. Kasu horretan, atzerritarra ez dago gure 
barruan soilik, kanpo-esperientzia ere bada, herri berriaren egunerokota-
sunean betiere indarrean egongo dena. Etorkinak eta etorkinen familiak pro-
zesu oso bat egin behar dute: atzerritarrak izango dira lehenbizi, arrotzak 
gero, eta talde bateko kideak azkenean. Nolanahi ere, taldera bildu ostean 
ere, egoera berezi batean geratuko da, bertakoen aldean arrotza izaten jarrai-
tuko duelako. Diferen­tzia (barnekoa, etnikoa, erlijiozkoa, arrazazkoa, soziala 
edo politikoa) eta taldera biltzearen eta taldearekin bat guztiz ez egitearen 
arteko borroka, onartu eta errespetatu behar dira. Izan ere, azken batean, lan 
honen egileak dioenez, «kultura arteko txokeak ez dira diferen­tzia horren 
ondorioz sortzen, diferentzia horren inguruan antolatzen dugun ikusmoldea-
ren ondorioz baizik».



13

Nolanahi ere, immigrazioaren esperientzia erronka pizgarria ere bada, aldi be-
rean estresa- eta neke-iturria bada ere, baita selfa zabaltzeko prozesu bat ere. 
Etorkinek egia erlatibizatzen ikasten dute. Izateko eta jarduteko modu bat bai-
no gehiago badaudela ohartzen dira, eta askatasunez pentsatzen ikasten dute. 
Askatasuna sentitzen dute nolabait, nahiz eta egoera horrek, jakina, antsietatea 
ere badakarren. Dagoeneko ezer ere ez da automatikoa izango, dena zalan
tzazkoa izango da. Eta, lan honen egileak oso ondo adierazi duenez, «kon
tzeptu bat aztertu behar da bereziki: fundamentalismoa», eta erlijio baten ba-
rruan eta komunitate musulman baten eta Euskadiko testuinguruaren barruan 
aztertu behar da gainera.

Horren ildotik, egileak gaiari heltzeko erabilitako ikuspegi teorikoak eta 
ikerketa enpirikoak erantzunak ematen dizkigute komunitate musulmana ha-
rrerako herrian, euskal gizartean kasu honetan, txertatzeari dagokionez sor
tzen diren galderen inguruan. Egileak, teoriaren barnean, hausnarketa bat 
landu zuen erlijiositatearen aldagaiari garrantzia emanez, eta hausnarketa 
hori garrantzitsua da etorkinen kultura-identitateen garapenean. 121 pertsona 
elkarrizketatu ditu horretarako, bi sexuetakoak, EAEn (Araban, Gipuzkoan 
eta Bizkaian) bizi diren musulmanen ordezkariak diren heinean: zentro-zu-
zendariak, imanak, jardueren arduradunak, zuzendaritza-batzordeetako ki-
deak eta, beren erlijioaren berezko errituak betetzeko, meskitetara maiz joa-
ten diren musulmanak.

Psikologiaren ikuspegitik dagoeneko ikus dezakegu erlijioen psikologia gero 
eta indar handiagoa hartzen ari dela psikologiaren diziplina zientifikoa deitu-
rikoaren barnean, eta, areago oraindik, diziplina horretara biltzen ari dela ere 
ikus dezakegu, une honetan espiritualtasunaren kontzeptua gehien balioesten 
duen psikologia transpertsonala esaten zaionaren laugarren indarra baliatu be-
harrik gabe. Aspaldi, Amerikako psikologiaren aitak, W. James jaunak, zehatz- 
mehatz jardun zuen erlijiozko konbertsioaren eta fenomeno horrek psikean 
eragiten dituen ondorio osasungarrien inguruan. Ezin dugu giza izaera aintzat 
hartu baldin eta erlijioa alde batera uzten badugu (James, W. 1902). Erlijiosi-
tatea benetako jarduera psikikoa dela hartu behar da aintzat, anormaltasun 
psikikoko iritzi erraz eta arina ematen bada ere argitu ezin daitekeena, ger-
takari psikiko guztiek erlijio-tonua har dezaketela kontuan hartuta. Erlijiosoa 
pertsonalena eta afektiboena da, errealitate behinen eta jainkotiar baten au-
rrean handitzat, seriotzat eta zirraragarritzat jotzen dugun guztia adierazten 



14

duelako. Gainera, dohain baten modukoa da, eta ez du zerikusirik esfor
tzuaren, tentsioaren eta kanpoko erritu edo adierazpenaren antzera agertzen 
den esperientzia moralarekin.

Erlijioaren gertakariak bere ezaugarri bereziak ditu, eta, hala, guztiz gizatia-
rra, erreduziezina eta iraunkorra da, askotariko adierazpenetan, alderdi sozial 
eta banakoetan eta giza bizitzaren garapenean. Eta erlijiositatearen zein sines-
gogortasunaren barnean jarduera psikikoa aztertzeak ohiko jarduerak bereiz-
teko aukera ematen digu, baina ez erlijiositatearen izaera eta esanahia bereiz-
teko aukera, betiere psikologiaren aukeren mugak gainditzen ez baditugu, 
kanon zientifikoei jarraiki, psikologiak judizioa existentziala baino ezin de-
zakeelako egin, balio-judiziorik egin gabe, eta erlijiositatearen alderdi kogni-
tiboak osagarritasun-harremanetan bakarrik har ditzakeelako aintzat, eta ez 
elkarrekiko bazterkerian oinarritutako harremanetan. Psikologiak erakusten 
digu erlijiositatea ez dela arrazoibide soila, ezta sentimendu mugagabea edo 
atsedenik gabeko asaldura ere, koordinazioa eta gizakiaren erabateko konpro-
misoa baizik. Buru-osasunaren orekan erlijiositatea hartu behar da kontuan, 
gizakiongan sakon sustraitu baita, eskakizun biologikoak bezainbat (Zunini- 
De Nicolás). Erlijioa babesgarria da osasuna berreskuratzeko eta sustatzeko 
bidean. Egileak dioenez, «erlijioak ez ditu musulmanak emigratzera bultza
tzen […], baina migrazio-prozesuaren gorabeherak eramaten eta arintzen 
laguntzen die». Nire erlijioak zerbait eskatzen badit, litekeena da zerbait hori 
beste batzuentzako onuragarri izatea. Beste batzuen portaera kontrolatzen 
ahalegintzen bada, ordea, ia seguru kaltegarria izango da beste horientzat.

Horiek guztiak etnikotik eta multikulturalismotik askoz haratago doaz. Identi-
tatea beste pertsona batzuekiko harremanetan garatzen da, nolabaiteko tes-
tuinguru soziokultural baten barruan. Eta, horri jarraiki, egileak barneko eta 
kanpoko autokritikaren aldagaiak aztertzen ditu norberaren kulturari eta bes-
teen kulturari atzera begiratzeko baliagarri diren heinean. Erlijio-tolerantzia 
ere aztertzen du ildo beretik, harremanetan jartzeko eta zintzotasunez eta in-
posiziorik gabe hitz egitea errespetatzeko ahalmena adierazten duen heinean. 
Moderazioa sustatu behar da, bitarteko jarrerak bilatzeko mugak gainditu 
gabe, helmugako gizartearekiko orekari eutsiz. Hala, separatismoa ahalbide
tzen duten isolamendua eta autoritarismoa baztertu egingo lirateke. Izan ere, 
besteen mehatxuen aurrean gure garbitasunari eusten ahalegintzen bagara, 
pertsona zorrotzak, erasokorrak eta erradikalak bihur gaitezke, gizartearen 



15

printzipio demokratikoen aurka doan autoritarismoa gailenduta. Fanatismoak, 
sozialki partekatutako ideia batekiko erabateko afektibitate-atxikimendua 
dakar berekin, eta fanatikoek balio absolutua ematen diote ideia horri eta ideia 
horren izenean suntsitu egin ditzakete aurrean jartzen zaizkien oztopo guztiak. 
Gainera, nortasun jakin batzuek, autoritarioak adibidez, horretarako joera 
erakusten dute, eta hortik joera fanatikoak sortzen dira, intolerantzian oinarri-
tuta ideiak inposatu nahi dituztenak, baita horretarako indarkeria erabili behar 
badute ere. Psikologo sozialek diotenez, goian aztertutako hiru jarrera horiek 
bide emango lukete jarrera fanatiko horiek saihesteko (Javaloy, 1983).

Kontuan hartzekoa da bizi den testuingurua testu bihurtzen dela: etorkinak 
balio jakin batzuen gainean antolatzen du bere eguneroko bizitza, eta balio 
horiek sustraitu eta ainguratu egiten dute komunitate berriko kide gisa. Tes-
tuingurua aldatzen bada, testua ere aldatzen da. Etorkinentzat, aldaketa hori 
drastikoa eta azkarra da aldi berean. Hasieran aipatu dudan bezala, etorkina-
ren identitateak zenbait fase zeharkatu behar ditu, identitatea mehatxupean 
ikusteko esperientzia adibidez, eta horrek nahasmendura eta galera-sen
tsaziora darama gerora. Lehengo izaerak ez dira nahikoak dagoeneko. Tes-
tuinguru berrian denborak aurrera egin ahala, zenbait balio berenganatzen di-
tuzte. Jokabide desberdinak agertzen hasten dira, eta batzuetan, haiekin bat 
egiten dute. Denborarekin ezaugarri berri horiek finkatu egiten dira, baina 
etorkinaren identitatearen barnean betiere izango da jatorrizko herrialdeko ba-
lio zaharretako batzuetarako tokia. Arian-arian hasierako shocka gainditurik, 
kultura berria onartzen du, poliki-poliki. Aldi berean, aldez aurreko identita-
tea interpretatzen du berriz ere, eta identitate horri eusten dio. Pixkana-pixka-
na, testuinguru berriko kide izatearen sentimendua nabarmenduko da gizarte-
elkarreraginetan, aurreko kulturarekiko hasierako irrika biziaren hondarrari 
behin betiko eutsiko badio ere. Identitate berri bat sortu da, antzinakoa eta 
berria uztartuta, eta argi dago bi identitate horien arteko borroka betierekoa 
izango dela.

Komunitate integratzaile batek testuinguru argi bat sortzeko gauza izan behar 
du, kideei euskarria eta kide izatearen zentzua emateko gai izango dena. 
Egokitzeko gai izan behar du aldi berean, zirkunstantziak aldatzearekin bate-
ra. Eta etorkizunean iraungo du baldin eta transakzio-eredu alternatiboak es-
kuragarri baditu, eta malgutasunez jokatzen badu beharrezkoa denean eredu 
horiek mobilizatzeko.



16

Zenbait erlijio-instantziarekin immigrazioari buruz eztabaidatzea lagungarri 
izan daiteke immigrazioa ulertzeko modu berri bat sortzeko. Aurreiritzia, iso-
lamendua, estatus sozioekonomikoaren beherakada eta tentsio soziokultural 
eta erlijiozkoek immigrazioaren esperientziarekin zerikusia izan dezakete, eta 
berriz ere antola daitezke. Horren ildotik, diferentziak kaltegarri izateari utzi 
eta balio bihur daiteke, estigma bihurtu beharrean. Itxaropena, konplexuta-
suna, aberastea, eta, are garrantzitsuagoa dena, aldez aurreko esperientzietatik 
ekarri dituzten gauza baliagarriak eta etorkinak izatearen esperientziaren in-
guruan sortu zaizkien galderak, lagungarri izan daitezke elkarren artean narra-
tiba berri bat sortzeko, berria eta zaharra, jasotakoa eta galdutakoa, uztartuko 
dituena. Ospe handiko Eva Hoffman terapeutak dionez, «bi mundutakoa iza-
tearen mina eta poza» integratzea da kontua.

Immigrazioaren esperientziari buruzko azterketa, eta immigrazio-prozesuaren 
narratiba berri bat bateratzeko eta batera sortzeko ahalmena baliagarri dira 
norberaren esperientziari eta historiari esanahi berri bat eta esanahi aberatsago 
bat emateko, eta, horren ondorioz, portaera aldatu egingo da. Komunitate be-
rri horrekiko harremanak eraiki behar dira, jatorrizko herrialdearekiko loturak 
apurtu gabe. Egoerarik onenetan ere, galera-sentimenduak ez du alde egingo. 
Toki berria izugarri onuragarria izanagatik ere, atzean utzitakoak bere zama 
izango du beti. Ezkutuko altxorrak eta kide izateko arazoak lantzeak indartu 
egin dezake identitate-sena, eta lagungarri izan daiteke, halaber, elkarmende-
kotasun bizkortzaile bat ahalbidetzeko. Etorkinen familia den heinean —za-
harra eta berria uztartzea, egokitzeko moduko giza sistema— familia baten 
identitatearen sustraiak zenbat eta sendoagoak izan, familia horretako kideek 
orduan eta aukera gehiago izango dituzte goiari eusteko eta berria berengana
tzen asmatzeko. Herri globaleko herritarrak garen heinean, sustraitze berri 
hori sustatu behar dugu, landareari sendotzen eta hazten ahalbidetzen dioten 
belarrak landuz. Egileak honela dio: «egungo gizarte-eztabaidari ekarpen txi-
ki bat egin nahi diogu, kultura eta erlijioen artean hain beharrezkoa den elka-
rrizketa bultzatzeko eta egozentrismo eta harrokeria kulturala gaitzesteko».

Honako galdera hau sortzen da, nola daramate aldi berean kide izatearen eta 
kide ez izatearen arteko etengabeko borroka hori? Aurkitutako datuen azter-
keta oso interesgarria da, eta egileak honela ikusten du: «Europara emigratzen 
duen musulmanak nahitaez heldu behar dio, zuzenean edo zeharka, bere kul-
tura- eta erlijio-identitatea berreraikitzeko prozesuari. Horrek ez du esan nahi 



17

bere fedearen funtsezko printzipioei uko egin behar dienik, etorkin musulma-
nen ustetan, printzipio horiek, haienganako sakoneko sentimenduak biltzeaz 
gain, Europako sistema sekularraren balioekin, hots, erlijio-aniztasunarekin, 
gizarte-berdintasunarekin eta tolerantziarekin, bateragarri direlako. Horren il-
dotik, zera ikusten da, Euskadiko musulmanek elementu jakin batzuk beren
ganatzen dituztela Europako gizartetik, hain zuzen ere haien ustetan beren si-
nesmen eta balioen sistemarekin antza dutenak edo sistema horretan ondoen 
uztar daitezkeenak: printzipio demokratikoak barneratzen dituzte; pluralis-
moa eta tolerantzia defendatzen dute; herrialde hartzailearen gizartearekin bat 
egiten ez badute, gizarte horretan zenbait ezaugarri positibo ikusten dituzte 
behintzat, eta abar.».

Nolanahi ere, nahiz eta etorkina izateak arrotza izatearen sentsazioa iraunaraz-
tea eta sentsazio hori identitate bihurtzea dakarren berekin, hau da, etorkinak, 
bizi den tokiko kidea badela, baina kide izate hori oso modu berezian, arrotz 
baten antzera alegia, sentitzen duen heinean, horrek lagungarri behar du egun 
munduan bizi garen guztiok Etxe Komun berean bizitzen asma dezagun, guz-
tiok ere Lurreko herriak garen neurrian.

Jakin badakigu aldeak murriztu egiten direla benetan edo birtualki edonora 
joan eta munduko beste muturrarekin konekta gaitezkeen neurrian. Alabaina, 
globalizazioa, unibertsoa eta munduko herritartasuna indarrean egonagatik 
ere, espezifikoaren eta partikularraren aldeko borrokak gogortu egin dai-
tezke, eta fundamentalista bihurtu. Giza familia unibertsal handiko kide ga-
ren heinean, guztion arteko bizikidetza nagusitu behar da, eta bizikidetzan, 
errespetuan eta tolerantzian bizitzen ikasi behar dugu, balio horiek, Boff, L. 
(2007) egileak dioenez, bestelako mundu posible bat sortzeko oinarrizko eta 
ezinbesteko bertuteak direlako, gizateriak beharrezkoen eta preziatuen duen 
bakearen ongiaren oinarri. Espero dugu lan hau ikaskuntza-prozesu horretan 
lagungarri izatea.

Luis De Nicolás y Martínez

Irakasle emeritua, Deustuko Unibertsitateko 
Psikologiako katedraduna





19

Sarrera

Bere burua da fanatikoaren aurreneko biktima; jarraian, haren 
gertuenekoak, eta, azkenik, haren intolerantziaren eta gorro-
toaren jomugan jartzen dituen pertsona guztiak.

Europako Goi Erdi Aroko enperadore eta erregeek VII. mendetik zuten erlijio 
musulmanaren berri, hain zuzen ere Arabiako basamortuan aditzera eman zu-
ten unetik. Ondoren, 1094. urtetik 1156. urtera bitarteko aldian, gutxi gorabe-
hera, Pedro Beneragarriak, Clunyko abade ospetsuak, Korana latinera itzul
tzeko lehen itzulpena agindu zuen, edo, besteak beste, Avizenaren (980-1037) 
eta Averroesen (1126-1198) lanak Europako hizkuntzetara itzuli zituzten. 
Gaur egun, Europako herritarrok, gure azterlanaren jomuga den Euskadikook 
barne, ondo asko dakigu Islama egon badagoela, eta, hori ez ezik, ezinbestean 
eta era batera zein bestera, egunero-egunero Islamarekin harremanetan jarri 
behar dugula. Hala eta guztiz ere, Europan mundu islamikoari buruz pentsa
tzen eta argitaratzen den guztia aztertzen badugu, oso erraza da, oso kasu 
bakanetan izan ezik, honako tankera honetako esaldiak aurkitzea: «Islama oso 
ezezaguna da», «mundu islamikoarekin zerikusia duen guztia arrotza eta uler-
tezina da guretzat», «Islamaren aurrean, aurreiritzi eta estereotipoak dira na-
gusi», «diferentzia-horma handiak daude Europaren eta kultura musulmana-
ren artean» eta abar luze bat. Eta gure buruari galdetzen badiogu horrelakoak 
noiz arte entzun beharko ditugun, erantzun ohikoena zera da, itxura guztien 
arabera, epe laburrean ez direla desagertuko, egungo egoera ilun-iluna ikusita.

Hala, eta zehazkiago, Espainian, edo Euskadin, finkatutako musulmanen ko-
lektiboa oso desberdina edo bateraezina delako uste hori dela-eta, gaizki-uler-
tuak, beldurrak eta kezkak areagotzen ari dira bi aldeetan. Bestetik, uste hori 
lagungarri ere bada, musulmanen identitatea eta erlijio-adierazpenak funda-
mentalismoarekin lotzeko joera gero eta handiagoa sustatzeko. Badira zenbait 
arrazoi identifikazio hori ohiko bihurtu izanaren atzean:

1. � «etsai-irudi» bat sortu da, eta, prozesu horretan —aurrerago luzeago 
hitz egingo dugu horren inguruan—, aurkari eta etsaitzat jotzen direnen 
irudi negatibo bat eman nahi izan da, norberaren egintzak justifikatzeko 
eta norberaren irrika psikologiko eta sozialak asetzeko,



20

2. � musulmanek darabilten diskurtsoa ez da eraginkortasunez iristen Euro-
pako solaskideen belarrietara. Azken horren harira, diskurtsoa eta auto-
sustapenerako erabiltzen dituzten bitartekoak nahiko eskasak direla 
esan dezakegu. Musulmanen komunitateko ordezkari edo bozeramaile 
guztiek ez dute harrera-herrialdearen hizkuntza menderatzen, ezta ha-
ren kode kultural eta sozialak ezagutzen ere. Askotariko arrazoiak dau-
de errealitate horren atzean, eta, arrazoi horiek sakonetik aztertu gabe, 
zera esan dezakegu, musulmanek elkarrizketaren aldeko espiritua eta 
jarrera izanagatik ere, elkarrizketarako tresna egokirik ez dutela eskura, 
eta horrek are zailago bihurtzen dituela musulmanak beren egoera eta 
benetako ikuspegia azaltzeko eta haienganako aurreiritziak uxatzeko 
egiten ari diren ahaleginak. Azkenik,

3. � Palestinako okupazioa, atentatuak (irailaren 11koa eta martxoaren 
11koa, bereziki), Estatu Batuek eta mendebaldeko beste herrialde ba
tzuek Afganistanen eta Iraken aurrera eramandako esku-hartze militarra, 
Israelek Libanon edo Gazan jaurtitako bonbak, eta abar. Gertaera horiek 
guztiek, batetik, areagotu egin dituzte Islamak, erlijio eta printzipio sor-
ta den aldetik, obskurantismoarekin eta fundamentalismoarekin izan de-
zakeen loturari buruzko eztabaida sozial eta politikoak, eta, bestetik, 
zera utzi dute agerian, «Mendebalde harroputzak» aurrera jarraitzen 
duela mundu islamikoan oro har eta Ekialde Hurbilean bereziki ha-
markada luzeetan aurrera eramandako politika arduragabe eta zoroekin.

Nolanahi ere, zer dela-eta lotzen da musulmanen komunitate osoa fundamen-
talismoaren fenomenoarekin? Zer arrazoibide eta erlijio-kontzeptu aldarrika
tzen dituzte musulmanek? Edo, zehazkiago, Euskadin bizi diren musulmanak 
fundamentalistak al dira? Zer jarrera hartzen dute fenomeno horren aurrean? 
Fundamentalismoaren adierazgarri al dira haien kontzeptu eta jarrerak? Galde-
ra horien eta antzeko beste batzuen gainean eraiki dugu ikerlana, gure ustez 
funtsezkoa delako erantzun egokiak bilatzea eta aztergai horren inguruko haus-
narketa lasai eta koherenteak garatzea. Gure asmoa da egungo gizarte-eztabai-
dari ekarpen txiki bat egitea, kultura eta erlijioen artean hain beharrezkoa den 
elkarrizketaren alde eta egozentrismoaren eta kultura-harrokeriaren aurka.

Hortaz, ondo asko ikusten denez, lan honek helburu espezifiko bikoitza dauka: 
batetik, fundamentalismo islamikoaren fenomenoaren berri ematea, euskal gi-



21

zartean finkatutako musulmanen komunitateak nola definitzen duten eta ko-
munitate horretan nola agertzen den (agertzen baldin bada) aintzat hartuta. 
Horrekin zera lortu nahi dugu, oro har fundamentalismoaren eta bereziki fun-
damentalismo islamikoaren errealitatearen deskribapen eta azterketa ahalik 
eta zehatzena eskaintzea. Bestetik, komunitate islamikoen eta harrerako gizar-
te europarren artean garatutako elkarrekiko irudia, zoritxarrez eta gure uste 
apalean behintzat, oso itxaropentsua ez dela kontuan hartuta, EAEn finkatu-
tako musulmanen kolektibora hurbiltzea izan da gure bigarren helburua, kolek
tibo horretako kideen jarrera, ezaugarri eta erlijio-osagaiak sakonetik iker
tzeko, eta, aldi berean, normalean fundamentalistatzat jotzen diren jarrerekin 
zenbaterainoko antza duten edo jarrera horietatik zenbateraino urruntzen diren 
egiaztatzeko, eta horri dagokionez zer jarrera duten eta non kokatzen diren 
ikusteko.

Oinarrizko helburu horiek ezarri ondoren, lana bost atal nagusitan banatu 
dugu, askotariko metodologia eta ikerketa-tekniken konbinazioaren haritik 
etorri direnak. Azterlanaren lehen kapituluan, hausnarketa egin dugu immi-
grazioaren erlijio-faktorearen inguruan, zehazkiago, faktore horrek duen 
garrantziaren inguruan eta beren burua fededuntzat eta erlijiosotzat jotzen 
duten etorkinen kolektiboak harrerako gizartean integratzeko prozesuetan 
betetzen duen zereginaren inguruan. Europako gizarteak laikotzat edo 
sekulartzat jotzen du bere burua, eta, horren haritik problematika gogaikarria 
sortu da, Europako gizartearen kultura-aniztasunaren errealitate berri hori 
kudeatzean etorkinen erlijiositatea aintzat hartzeko dauden aukeren ingu-
ruan. Guk problematika hori ikertu nahi izan dugu, sakonetik ikertu ere. Eu-
ropako gizarteak, beraz, gaindituta zeuzkan erlijioak bizitza publikoan bete 
behar duen zereginaren inguruko eztabaida, eta, antza denez, erlijioa 
«pribatizatzeko» prozesua abian jarri beharra zegoela ondorioztatua zuen. 
Alabaina, hainbat etorkin iritsi dira gurera, askotariko ikuspegi eta pen
tsamoldeen jabe direnak, eta horren haritik eztabaida horiek berriz ere piztu 
dira, eta berriz ere agerian geratu da gure gizartea eraiki behar dugula une 
honetan nagusi den mundu-ikuskera aniztasunarekiko errespetuan oinarritu-
ta. Gainera, azterlan honetarako ezarri ditugu helburuekin bat etorriz, musul-
manen kolektiboak Europako gizartearen baitan dituen dimentsio guztiak 
aztertu ditugu bereziki, hau da, musulmanak gizarte honetara biltzeak ekar 
ditzakeen erronkak, eta, asimilaezintzat eta digeriezintzat aurkeztuz, kolekti-
bo horren inguruan sortu diren mitoak.



22

Bigarren kapituluan, gai horri buruzko hainbat datu bildu eta aztertu ditugu. 
Ikuspegi teoriko bat eta hausnarketa pertsonal bat garatu ditugu fase horretan, 
fundamentalismoaren ezaugarriei, historiari, arrazoiei eta bilakaerari buruz
koa, fundamentalismoa, ezbairik gabe, fenomeno unibertsala izanik, gai horri 
buruz dagoeneko egindako azterlan ugariak oinarritzat hartuta. Horren haritik, 
eta kontuan hartuta «fundamentalismoa» hitz anbiguoa dela, horren eta horri 
lotutako zenbait hitzen —«tradizionalismoa», «integrismoa» eta abar— esa-
nahia argitu behar izan dugu, elkarren artean bereizteko.

Gainera, hirugarren kapituluan, gai bakarra landu dugu: fundamentalismo is-
lamikoaren fenomenoari buruzko hausnarketa teorikoa. Mundu arabiar-isla-
mikoaren egungo egoera sozial eta politikoaren inguruko azalpena egin dugu, 
eta horren haritik azaldu dugu mundu horren krisiak lagungarri gertatu direla 
erlijio-mugimendu islamikoak agertu eta politikan barneratzeko, krisiari aurre 
egiteko bitarteko politiko eta ekonomiko eraginkorraren antzera, eta, gizarte 
horretan, islamaren erreferentzia eta garai bateko lidertza berreskuratzeko. 
Beste zenbait faktore ere aztertu ditugu, herrialde arabiar eta islamiko ge-
hienak erlijiositatera itzultzean eta erlijiositatearen gorakadan zeresana izan 
zuten neurrian.

Bestetik, Euskadin bizi diren musulmanen komunitateari buruz eginak geni-
tuen galdera espezifikoei erantzuteko, datuak tokian bertan bilatzeko lana 
burutu behar izan dugu ezinbestean. Hala, bildutako informazioari dagokio-
nez, laugarren kapituluan, azterlana garatzean erabilitako metodologia jaso 
dugu. EAEko hiru lurraldeetan bizi diren musulmanen erlijiositatea funda-
mentalista den edo ez jakin nahi genuen, eta, galdera horri objektibotasunez 
erantzuteko, horretarako berariazko prozedura batera jo behar izan dugu: 
neurtzeko tresna egoki eta baliagarri bat landu behar genuen aldez aurretik, 
ezinbestean, eta arabiera klasikora itzuli behar genuen, fundamentalismoaren 
fenomenoaren inguruan literaturan ageri diren definizioekin zerikusi handia 
duten heinean garrantzizkotzat jo ditugun aldagaiak neurtzeko. 35 itemek osa
tzen dute neurtzeko egitura. Honako aldagai hauek neurtzen dituzte: «barneko 
eta kanpoko autokritika», «isolamendua», «erlijio-tolerantzia», «moderazioa» 
eta «autoritarismoa».

Hortaz, azterlanaren xede diren musulmanen komunitatearen zenbait alderdi 
kuantitatibo (erroldatuen kopurua ezaugarri soziodemografikoak, generoa eta 



23

abar) aipatu baditugu ere, metodologia kualitatiboa erabili dugu bereziki. Zen-
bait arrazoi daude horretarako: batetik, kontuan hartzekoa da azken urteetan 
zenbait liburu eta azterlan argitaratu direla, estatistika-informazio garran
tzizkoa eta sinesgarria ekarri dutenak eta euskal gizartean finkatutako musul-
manen komunitatearen egoera soziodemografikoaren berri izan nahi duen iker-
lari orok eskura ditzakeenak. Gaurko egunean, gainera, ez da aldaketa handirik 
nabari, kolektibo horren kopuruei dagokienez. Hala, musulmanen komunita-
tearen fundamentalismo-maila aztertzeko, komunitate horrengana hurbildu 
gara eta erdiegituratutako sakoneko zenbait elkarrizketa egin dizkiegu, banan-
banan, haututako lagina osatu duten parte-hartzaile guztiei. Musulmanen ko-
munitateak Euskal Autonomia Erkidegoko hiru lurraldeetan eraikitako kultu-
zentroen (meskitak) barnean egin ditugu elkarrizketa gehienak, eta oso 
baliagarri gertatu zaizkigu ikergaiaren inguruan balio handiko gauzak jakiteko. 
121 parte-hartzaile hautatu ditugu elkarrizketa egiteko, eta, askotariko lagin 
heterogeneoa osatu badute ere, guztiek ere zenbait ezaugarri komun zituzten: 
Euskadin kokatutako musulmanen komunitateko kideak ziren guztiak, eta, gai-
nera, nahikoa erlijiosoak zirela zioten. Batzuk emakumezko eta gizonezko fe-
dedunak dira, meskitetara maiz jotzen dutenak beren erlijioaren errituak bete
tzeko; beste batzuk, berriz, mundu arabiar eta islamikoarekin zerikusia duten 
kultura- eta erlijio-elkarteetako zuzendaritza-batzordeetako arduradunak eta 
kideak dira; eta, azkenik, Euskadin ezarritako hainbat oratorio ere bisitatu ge-
nituen, bertako erlijioburu eta imanei ere elkarrizketa egiteko.

Bosgarren kapituluan, aldez aurretik landa-lanean bildutako datuak aztertu di-
tugu. Euskadin finkatutako musulmanen komunitatearen fundamentalis-
moaren maila neurtzeko galdesorta aplikatuz, informazio zehatza lortu dugu 
kolektibo horrek fundamentalismoaren inguruan dituen jarrera, iritzi eta 
jokabideei buruz. Oso korrelazio txikia aurkitu dugu parte-hartzaileen jarreren 
—% 95ek egunero meskitara joaten diren musulmanak direla adierazi dute— 
eta fundamentalismoaren ohiko ezaugarrien artean. Hala, elkarrizketatuek oso 
puntuazio txikia lortu dute «autoritarismo»- eta «isolamendu»-maila neur
tzeko prestatutako galderetan, baina nahiko puntuazio handia, batez beste, 
beste faktore batzuei dagokienez: «erlijio-tolerantzia», «barneko eta kanpoko 
autokritika» eta «moderazioa».

Azterlana hasi genuenez geroztik oso argi ikusi genuen bidean hainbat muga 
aurkituko genituzkeela, eta muga horietako batzuek ikergaiarekin zerikusia 



24

zutela. Izan ere, gai arriskugarri eta labainkorra da benetan, kontuz ibiltzekoa 
eta modu askotara interpreta daitekeena. «Fundamentalismoa» hitzaren kon
tzeptuzko zentzuaren inguruan asko eztabaidatu da. HItzak zenbait konnota-
zio eta esanahi oso mespretxatzaile jaso ditu, eta, gainera, sarritan arinkeriaz 
erabili da, desberdintzat eta aurkaritzat jotzen diren «besteak» mespretxatu eta 
beste horiei bortizki erasotzeko. Askok egunero erabiltzen dute hitz hori, bai-
na inork gutxik daki benetan zer esan nahi duen edo nondik datorren. Zer da 
fundamentalismoa? Non dago fededun soilaren eta fundamentalistaren arteko 
muga? Nork zehazten du muga hori, eta zer parametro aintzat hartuta? Galde-
ra horiei erantzuteko, lehenik eta behin hitzaren jatorriari buruzko ikerketa 
egin behar izan dugu, hitzaren benetako esanahia ulertzeko, eta nola bilakatu 
den eta kultura musulmanarekin lotzeko zer dela-eta erabili den jakiteko.

Bestetik, fundamentalismo islamikoa neurtzeko berariazko tresna bat ere ez 
genuen aurkitu, eta bigarren muga handi hori ere gainditu behar izan dugu, 
ezinbestean. Gainera, fundamentalismoa neurtzeko indarrean zeuden eskalak 
kristau erlijioaren eremuan sortuak ziren, eta ez dute inolako baliorik testuin-
guru horretatik kanpo. Hortaz, tresna bat sortu behar izan dugu azterlan hone-
tan ezarritako helburuak lortzeko. Galdesortaren nagusitasuna eta egokitasuna 
bermatzeko balidazio-prozesuak funtsezkoak izan dira ikerketa garatzeko.

Horrelako azterlan transkulturaletan ageri ohi diren komunikazio-zailtasunak 
ere gainditu behar genituen nolabait. Hala, Euskadin finkatutako musulmanen 
kolektiboari dagokion laginaren fundamentalismoaren maila neurtzeko tresna 
diseinatu ondoren, arabierara itzuli dugu, hain zuzen ere erlijio musulmanari 
estu lotuta dagoen hizkuntzara. Hizkuntza erabiliena da gainera, baina ez 
bakarra, fededun komunitate hori osatzen duten hiztunen artean. Bertsio kla-
sikora itzuli dugu testua, arabiera estandarrera alegia, bost kontinenteetan ara-
bieraz hitz egiten den herrialdeetako herritarrek eta beste hainbat herrialde 
musulmanenetakoek (azken horiek, neurri txikiagoan) hizkuntza hori erabil
tzen dutelako elkarren artean komunikatzeko. Komunikabideen, literaturaren 
eta poesiaren hizkuntza ere bada. Elkarrizketak egiteko hizkuntza hori hautatu 
dugu, beraz, eta onartu beharrean gaude hori muga bat izan dela galdesorta 
bete behar zuten parte-hartzaileak hautatzerakoan, hizkuntza nahikoa ondo 
menderatzen zuten hiztunak edo gutxienez alfabetatze-maila egokia zutenak 
aukeratu behar genituelako. Azpimarratu beharrean gaude, nolanahi ere, lan-
da-lana egiteko bisitatu ditugun eremuek, kultu-zentroek alegia, bidea erraztu 



25

digutela, zailtasun hori gainditzen lagundu diguten neurrian. Izan ere, elkarriz
keta gehienak meskitetan egin genituen, eta meskitetara askotariko jatorrie-
tako eta askotariko maila kultural eta akademikoak dituzten fededunak joaten 
direnez, horien guztien artean badira hainbat fededun arabiera klasikoa erabil
tzen dutenak, agerkundearen hizkuntza eta Islamaren liturgiaren hizkuntza 
delako (hori, jakina, hizkuntza hori ikasteko eta menderatzeko arrazoi sendo 
bat da fededun ororentzat).





27

1.1.  Erlijioaren faktorea immigrazioan

Ia bi hamarkada joan dira Espainiako gizartean kultura-aniztasunaren eta de-
mografiaren alorretan lehen eraldaketa eta egokitzapenak nabari zirenetik. 
Munduko hainbat tokitatik hainbat atzerritar iritsi ziren, eta horrek zeresan 
handia izan du kultura- eta gizarte-aldaketa horietan. Etorkinek askotariko hel
buru eta arrazoirengatik hasten dute bidaia, baina guztiek ere aukera hobeen 
bila hasten dute bizitza berrira daramatzan bidea. Harrerako gizarteetara jo
tzen dute duten guztia atzean utzita, edo, hobe esanda, atzean ezer ere utzi 
gabe, den-dena gainean daramatelako. Azken batean, etorkinek, jatorrizko he-
rrialdeetatik abiatzean, gogoa eta itxaropenez gain, hainbat tradizio, ikur eta 
balio dakartzate berekin, eta oinarri horien gainean berreraiki eta kohesiona
tzen dute beren kultura- eta gizarte-identitatea. Izan ere, horiek guztiak infor-
mazio- eta ikaskuntza-iturri baliagarria ere osatzen dute, pertsona eta familien
tzat lagungarri dena, etorkinak izan edo ez, beren identitate indibidual eta 
kolektiboak lantzeko. Hortaz, ulergarria eta zentzuzkoa ere bada pentsatzea 
etorkinek jakinduria hori guztia izango dutela bide-lagun, neurri handiagoan 
edo txikiagoan, harrerako gizarteetara emigratzeko eta bertan finkatzeko 
proiektu osoan zehar.

Azpimarratzekoa da etorkin gehienak ekonomia garatzeko bidean dauden he-
rrialdeetatik datozela, eta, herrialde horietan, Europako gizartean bere garaian 
garatu zirenak bezalako sekularizazio-prozesuak geldituta daudela, edota, are-
ago oraindik, gizarte horiek ez diotela oraindik ekin erlijioaren garrantzia gu
txitzeko eta bizitza publikotik bereizteko bideari [Ekin behar al diote, ezinbes-
tean?]. Bestela esanda, erlijioaren faktorea, edozein arrazoirengatik dela ere, 
hainbat atzerritarren kultura-identitatearen osagai nagusietako bat da. Eta ho-
rrek ez du esan nahi atzerritarren erlijiositatea mugiezina edo aldaezina denik, 
baizik eta harrerako gizartearekin eta gizarte horren kultura eta jokabideekin 
harremanetan jartzeak eta elkarreragiteak ikuspegi aberasgarri berriak ahalbi-

1 Erlijioa, aniztasuna eta immigrazioa



28

detuko dituela pertsona horientzat. Baina ez du esan nahi, halaber, eta hori 
argi uztea komeni da, sakratua anakronikoa eta hutsala denik, eta horrenbestez 
ezerezean geratuko denik etorkinek Europako gizartearekin bat egin eta haren 
bizimodu modernora egokitu eta berehala. Aitzitik, erlijiozko ikuspegia eta 
adierazpenak, sarritan, jendearen erantzun garbiak baino ez dira, moderniza-
zioaren muga eta urradura ezagunen aurrean, modernizazioaren proiektuak ez 
duelako aurkitzen, espero zenaren kontra, gizakion galdera ugariei eman be-
harreko behin betiko erantzuna.

Bestetik, Europan etorkinak hartu dituzten erakunde eta gizarteek garran
tzizko egokitzapenak egin behar izan zituzten hainbat eremutan, atzerritarrak 
harrerako gizartean integratzeko eta gizarte horrekin bat egiteko bidea erraz-
teko. Eta guk oso begi onez ikusten ditugu egindako egokitzapen eta ahale-
gin juridiko, sozial eta psikologiko guztiak. Nolanahi ere, esan beharra dago 
egokitzapen horien ikuspegia zehazterakoan erlijioa ez zela aintzat hartu, 
elkar ulertzea eta bizikidetza nekez ahalbide lezakeen neurrian. Aitzitik, 
sarritan ikusten dugu zenbait etorkin kolektiboren erlijiositatea, harrerako 
gizartean ohikoak direnez bestelako sinesmen eta erlijio-praktikak dituzte-
nen erlijiositatea bereziki, atzerapentzat jotzen dela, askatasun eta berdinta-
sun sozialen alorrean harrerako gizarteak lortutako aurrerapenei dagokie-
nez. Horrenbestez, erlijio-adierazpenak, bateraezintzat, negatibotzat eta 
mespretxagarritzat jotzen direnak bereziki, oztopotzat jotzen dira, hain zu-
zen ere etorkinak gizartean modu ezin hobean integratzea galarazten duten 
oztopotzat. Areago, gai horren harira sortutako zenbait diskurtsoren arabera, 
zenbait etorkin talde errazago integratzen dira beste talde batzuk baino, erli-
jioaren arabera. Hau da, ikuspegi horren arabera, harrerako gizartearen si-
nesmenen pareko edo antzeko erlijio-sinesmenak dituzten kolektiboek erra-
zago izango lukete integrazioaren proba gainditzea. Eta erretorika hori 
aitzakiatzat erabiltzen da batzuetan oso gertukoak ez diren edo oso gertuko
tzat jotzen ez diren kolektiboen aurkako segregazio-neurriak eta xenofobia-
jarrerak justifikatzeko.

1.2.  Erlijio-aniztasuna gizarte sekular baten esparruan

Ikuspegi historiko batetik begiratuta, mendebaldeko gizarteen ibilbide kul-
tural eta politikoan, erabateko homogeneotasun konfesionala izan da nagu-



29

si1. Orobat, zenbait laizizazio-prozesu zail eraman dira aurrera, eta horrek, 
amaieran, erlijioaren eginkizun publikoa gizarte horietan mugatzea ekarri 
du berekin. Hala, pertsonek ez dute zertan sakratura jo beren erabaki per
tsonal eta kolektiboak, beren ikuspegiak eta beren ekintzak, legeztatzeko. 
Elizak ezin ditu hain erraz konbentzitu, haien bizitzaren zentzuari buruzko 
interpretazio eta istorioen bitartez. Jendeak gero eta arrazionaltasun handia-
goz jokatzen zuen: hainbatek Sortzailearen existentzia zalantzan jartzen zu-
ten, eta beste hainbat are urrunago joaten ziren, erlijio-narrazioak kontu 
soilak zirela esanez. Eta horrek guztiak independentzia eta autosufizientzia 
espirituala zekarkien inplikatutako pertsona guztiei.

Europako gizarteak dagoeneko sekularizatuta daude, beraz, eta horregatik 
agian, ez dute ulertzen edo ez dute begi onez ikusten etorkinen kolektiboek 
adieraztea erlijioa garrantzizko osagai esanguratsua dela beren bizitzetan, 
baita garapen indibidual eta kolektiborako erreferentzia bideragarria dela ere, 
galdu nahi ez luketena. Elkar ulertzeko ezintasuna are handiagoa da kolekti-
bo horiek gune eta jardunbide bereziak (kultu-zentroak, hilerriak, elikadura-
erregimen jakin batzuk onartzea, jantzi jakin batzuk eramatea eta abar) eska
tzen dituztenean beren sinesmenak betetzeko eta beren praktika espiritualak 
egiteko. Hortik zera ondoriozta dezakegu, erakunde publikoek, atzerritarren 
integrazioa kudeatu eta sustatzeko legeak artikulatzean, ez ziotela erlijiosita-
teari behar adinako arreta eskaintzen, erlijiositatea ez baitzuten jotzen inte-
grazioa erraz lezakeen faktoretzat, aldez aurretik adierazi dugun bezala. Etor-
kinen kopurua eta premiak, ordea, gora zihoazen, eta, gauzak horrela, 
konponbide bila hasi behar izan zen, ezinbestean. Horren ondorioz, Euro-
pako gizartean, eta Euskadi ezin daiteke prozesu horretatik kanpo geratu, 
eztabaida sortu da eztabaidatuta zeuden eta itxuraz behintzat aspaldi konpon-
duta zeuden zenbait gairen inguruan: erlijioak bizitza publikoan duen zeregi-
na, praktikatzen den erlijiositate mota, eta erlijio-aniztasuna eta erlijio-aniz-
tasunaren kudeaketa.

1 � Egia da XIX. mendearen amaierako sekularizazioarekin batera Europan aldaketa batzuk nabarmen-
du zirela, eta, hala, kristau erlijioaren uniformetasuna, Europako garai hartako gizartearen ikurra 
zena, ikuspegi-aniztasun bihurtu zela. Baina egia da, halaber, aniztasun horrek politikarekin zerikusi 
handiagoa zuela erlijioarekin baino. Izan ere, Europako gizartean, eta Espainiako gizartean bereziki, 
erlijio desberdinen presentziaren pertzepzioa orain gutxi arte ez da nabari, eta hori hala izan da 
orain gutxiko migrazio-mugimendu ondorioz. Hala, erlijio-aniztasunaren printzipioa eta arrazoibidea, 
erlijio-tradizio guztien balio espirituala eta morala onartzen duena, orain gutxi arte ez da osatu.



30

Argi dago oso bestelakoak diren erlijio-testuinguruetako pertsonen migrazio-mugi-
menduek Europako gizartearen kontzientzia iratzarri dutela —baita Euskadin, gure 
azterlanaren jomugan, ere— , erlijio-aniztasunaren eta erlijio-aniztasunaren ezau-
garrien inguruan, eta hortik ondorioztatu da erlijio-aniztasuna eraiki behar dela ez 
gehiengoaren ikuspegia soilik aintzat hartuta, baizik eta gutxiengo etniko edo erli-
jiosoek berdintasunerako eta diskriminatuak ez izateko duten eskubidea aintzat 
hartuko duten jarraibideak aintzat hartuta. Horren ildotik, egungo gizartearen sare 
soziala eta kulturala osatzen duten kolektiboek funtsezkotzat jotzen dute erlijio ja-
kin bat askatasunez praktikatzeko eskubidea. Azpimarratzekoa da euskal gizarteak, 
erakundeen bitartez eta gizartearen beste eremu batzuen eskutik, funtsezko zenbait 
ekimen eta azterlan kualitatibo egin dituela2, kolektibo eta erlijio-sentsibilitate des-
berdinen arteko elkar ulertzearen eta kultura arteko elkarrizketaren alde. Hala, hur-
bilketa horri esker, bizi garen gizartearen erlijio-aniztasuna agerian geratu da eta 
ezagutzera eman da, erakundeek eta gizarteak komunitate horiek eta erlijio-askata-
sunerako duten eskubidea onar dezaten bultzatuz, eta askatasun horren eta askata-
sun horrek bizikidetzako eta elkar ulertzeko esparru egokia sortzean duen zeregina-
ren inguruko eztabaida eta pentsamendu kritikoa sustatuz; esan gabe doa azken 
hori bereziki garrantzi handikoa dela bizi garen une honetan.

1.3. � Immigratutako Islama: irudi eta errealitateen 
historia

Behin puntu honetara iritsita lasai asko esan dezakegu musulmanen komuni-
tatea dela, jakina, lehen hizpide hartu ditugun gutxiengoetako bat. Eta, jakina, 
kolektibo horretako kidea denarentzat ez da batere erraza ez nabarmentzea, 
fisonomia-3 eta kultura-arrazoiak direla medio. Gainera, harrerako gizartean 

2 � Horren haritik aipatzekoa da Justizia Ministerioaren mendekoa den Aniztasuna eta Bizikidetza Funda-
zioak ikerketa aitzindaria bultzatu duela, Deustuko Unibertsitatearekin eta Ignacio Ellacuría Fundazio 
Sozialarekin elkarlanean. Gizarte-zientzietan adituak diren zenbait pertsonak eta erakunde horiekin ze-
rikusia duten zenbait akademikok egin dute ikerketa (2010ean argitaratuko da), EAEko erlijio-gu
txiengoen errealitatearen, antolaketaren eta itxaropen eta premien inguruko mapa egiteko asmoarekin.

3  �Ezinbestekoa da azpimarratzea, gauza jakina bada ere, Islama praktikatzen duten herriak askota-
rikoak direla. Izan ere, erlijioa baita mundu osoko askotariko hainbat etnia, kultura, hizkuntza, 
ezaugarri, gizarte eta abarren izendatzaile komuna. Euskal Autonomia Erkidegoan finkatutako mu-
sulmanen artean ere nabari da aniztasun hori, baina esan beharra dago musulman horietako ge-
hienak eremu beretik, Magrebeko herrialdeetatik alegia, datozela.



31

etorkin musulmanen kopurua igo ahala, komunitate horren berezko kultura-
adierazpenak, erlijioak ikusteko eta ulertzeko moduarekin zerikusi handia du-
tenak, areagotu egiten dira, logikoa denez, eta eremu publikoan areago 
nabarmentzen dira: oratorioak eta kulturako eta topaketarako meskitak, jantzi 
propioak, janari-dendak eta Halal4 jatetxeak, erlijio-jaien ospakizun kolekti-
boak, eta abar.

Gaurko egunean, immigrazioaren erlijio-faktorea hizpide hartzea, ia-ia, immi-
gratutako Islama hizpide hartzea dela esan dezakegu. Gainera, egiari zor, 
atzerritarrak integratzeko prozesuek berekin ekar ditzaketen zailtasunak 
identifikatzeko egin ohi diren ekimen eta hurbilketa ugariek berriz ere erakus-
ten dutenez, harrerako gizartearentzat musulmanen identitatea da asimila
tzeko eta digeritzeko zailena. Harrerako gizartearentzat, komunitate horretako 
kideak oso erlijiosoak dira, eta lotura estua dute haien fedearekin; gainera, 
mehatxugarritzat eta beldurgarritzat jotzen dituzte ezaugarri horiek harrerako 
gizarteko herritarrek. Eta hori ez da hala etorkinen gainerako kolektiboak er-
lijiosoak ez direlako5, ezta musulmanen taldeek kide gehiago dituztelako ere, 
baizik eta azken horien presentziak Europako oroimen kolektibo jakin bat 
suspertzen duelako, hain zuzen ere Islama eta mundu islamikoa modu estereo-
tipatu, erreduziezin eta arbitrario batez irudikatzen duten indar handiko irudiz 
josita dagoen Europako oroimen kolektiboa. Eta irudikapen hori etengabea 
izan da historian zehar: erlijio-erakundeek Europa gobernatzen zutenean, Eu-

4 � Halal hitzak zera esan nahi du, osasuntsua, etikoa, egokia edo zuzena izateagatik baimenduta 
egotea. Oro har, erlijio musulmanak legezkotzat jotako jardunbide eta gauza guztiak hartzen ditu 
eraginpean hitz horrek. Inori kalte fisikorik, moralik edo materialik eragin gabe guztion ongizatea 
helburu duen edozein giza egintza edo portaera Halal-tzat jotzen da, eta, hortaz, baimenduta eta 
akreditatuta dago. Hasteko, gauza guztiak, berez, egin daitezke (ekintzak badira), izan daitezke 
(materialak edo abstraktuak badira) eta kontsumi daitezke (janari solido edo likidoak badira), gauza 
horiek inorentzat kaltegarriak edo kutsagarriak ez badira behintzat. Azken kasu horretan, Haram 
izango dira, hau da, galarazita edo debekatuta egongo dira. Janari eta edariei dagokienez, testu 
koranikoak eta tradizio musulmanak ezartzen dute guztiak ere kontsumi daitezkeela, honako 
hauek izan ezik: berez hildako animaliaren haragia, zartadaz hildako animalia, asfixiaz edota eror-
keta zein adarkada baten ondorioz hildako animalia, basapiztiek jandakoa, haragijalea eta haratus-
tejalea, letaginak dituena, txerrikia, hegazti harrapariak eta alkohola.

5 � Migraziorako eta Errefuxiatuentzako Bulego Federalak Alemanian egin zuen eta 2009an argitaratu 
zuen inkesta batek berretsi egin ditu uste horiek. Inkestatik ondorioztatu denez, elkarrizketatutako 
17.000 musulmanen heren batek soilik uste du arau islamikoekiko atxikimendu «handia» duela. 
Bestetik, azterlanak zera eman du aditzera, proselito musulmanen eta gainerako fededunen arteko 
konparazioak agerian uzten duela musulmanak ez direla erlijiositate-maila handia duten bakarrak. 
Aldeak oso txikiak dira erlijio-talde batzuen eta besteen artean.



32

ropa eta mundu islamikoa bateraezinak zirela uste zen. Gaur egun, Europako 
gobernuetan sistema demokratikoa nagusi izanik, mundu islamikoarekiko ba-
teraezintasunak bere horretan jarraitzen duelako uste da, bitxia bada ere.

Hortaz, honako galdera hau egin dezakegu: Zergatik da Islama eta ez beste 
erlijio bat ikerlarien arreta bereganatu duena eta gizartean, jendartean, ezta-
baida-iturri izan dena? Zer dela-eta nagusitu da irudi eskas hori egun Euro-
pako gizartean bizi diren musulmanei dagokienez? Zer erlijiositate mota eta 
zer erlijio-kontzeptu dituzte musulmanek, Europako gizarteak horrela ikus di
tzan? Nola ikusten dute harrerako gizartearekiko harremana eta gizarte horrek 
dagoeneko ezarritako sistema? Zer jarrera aldarrikatzen dute harreman horri 
dagokionez? Edo, zehazkiago galdetuta: Euskadin bizi diren musulmanak, 
fundamentalistak dira edo ez?, testuinguru horretan, zer esan nahi du funda-
mentalista edo moderatua izateak?

1.3.1.  Irudi bat sortzea

Bi kulturen arteko harremana bakean eta elkarrekiko errespetuan oinarritzen 
bada, elkar ezagutzeko egoera egokia sortu eta sustatuko da normalean, hau da 
«bestearen» errealitatea modu zabalagoan, egiazkoagoan eta zehatzagoan 
ikusteko aukera izango dugu. Bien artean tentsio- eta borroka-giroa nagusi
tzen bada, ordea, oroimen kolektiboak, ezinbestean, susmo, errezelo eta 
mesfidantzarekin ikusiko du «beste» hori. Eta elkarren aurkako borroka- eta 
haserre-giro horrek denboran zenbat eta gehiago iraun, orduan eta errazagoa 
izango da irudikapen hori imaginario kolektiboan behin betiko finkatzea. 
Kasu horretan, pertsona eta kulturek hezurmamitzen duten ikuspegi negatiboa 
oso bizia eta boteretsua da, eta, indar horren eraginez, aurkako beste edozein 
irudi ikustea eta barneratzea zaila da benetan, nahiz eta «bestearekiko» 
esperientzia pertsonala emankorra izan edo esperientzia horrek frogatu hari 
buruz uste duguna gezurra dela eta desitxuratuta dagoela. Musulmanen ka-
suan adibidez, musulmanen abegi ona, eskuzabaltasuna edo tolerantzia6 ge

6  �Zuzenbide Islamikoak toleratzen du gizarte musulmanaren baitan, beste komunitate batzuek (ju-
duak, kristauak, sabatar monoteistak, zoroastroarrak eta abar) Islamaz bestelako erlijioak askata-
sunez praktikatzea. Eta, gizarte horretako herritarrek (musulmanak eta musulmanak ez direnak) 
babesa, segurtasuna eta zerbitzu publikoak jaso ditzaten, musulmanek «azaque»-a (ondasun pri-
batuen gaineko ekarpen ekonomikoa) ordaintzen dute, eta, aldi berean, gizarte musulmanaren 



33

hiegizkotzat jotzen dira batzuetan, edota barneratzeko do menderatzeko 
estrategiatzat.

Hala, aurkariaren alderdi negatiboak haren nortasuna eratzen duten berezko 
ezaugarritzat jotzen ditugu; zintzotasuna eta alderdi positiboak, aldiz, ira-
gankorrak, itxurak baino ez dira, «besteak» engainatzeko darabiltzan manio-
brak. Antza denez, gure buruan mekanismo bat ezartzen da, eta, horren arabe-
ra, «besteari» buruzko irudikapenak sailkatu eta filtratu egiten ditugu, gure 
ikuspegi negatiboarekin bat datozenak hautatuz, eta bat ez datozenak, aldiz, 
ezabatuz, berrinterpretatuz edo eraldatuz. Lehenak oroimenaren erdigunean 
erregistratzen dira, korapilo gogor eta trinkoa osatuz; bigarrenak, ordea, baz-
tertu egiten ditugu, eta, onenean, toki periferiko batean gordetzen ditugu. Ba-
teko eta besteko irudikapenak, ordea, ez dira sekulan alderatzen, nahasten edo 
konbinatzen.

Bi iturri nagusi dira pertzepzio-ziklo hori elikatu eta iraunarazten dutenak:

a)	� Batetik, komunikabideak, gertaeren azkartasunaren eta presioaren, gai-
tasunik ezaren edo marketin-legeen ondorioz, publiko handiak erraz 
digeritzeko moduko irudikapenak eskaintzeko edo saltzeko joera dute-
lako. Hala, kultura musulmana hizpide hartzen dutenean, ikusleengana 
errazen iristeko moduko ideiak ematen dituzte aditzera, gizartearentzat 
dagoeneko ohikoak diren hitz eta irudi estereotipatuak erabiliz. Zenbait 
kasutan, esaterako, basamortu bat edo gamelu-ilara bat erakusten digu-
te, eta beste zenbaitetan urrunago joaten dira, aurpegia estalita darama-
ten emakumeak edo gizonezko bizardun armatuak erakutsiz.

	� Ahalik eta entzule gehien erakarri eta bereganatzea, horixe da komu-
nikabideen kezka nagusia. Ildo horretatik, eskainitako informazio mota-
ri edo informazioaren edukiari ez zaio baliorik ematen, erakarri nahi den 
bezero kopuruari ematen zaion garrantziaren aldean. Eta zorroztasuna 
eta zehaztasuna… kontuan hartzen al dira berriak hedatzean? Beno, hori 
ere kontuan hartzekoa da, baina ez dirudi garrantzi handia duenik. Gai-

baitan bizi diren beste tradizioetako kideek al-Yizia ordaintzen dute (arabieraz, hitzez hitz, «ekarpe-
na» esan nahi du). Adinekoek, lan egiten ez duten emakumeek, haurrek eta desgaitu mental edo 
fisikoek ez dute al-Yizia ordaindu behar. Gainera, ez dute zertan zerga hori ordaindu baldin eta 
Estatu musulmanak zerbitzu publikoen eta babesaren gozamena bermatzen ez badie. 



34

nera, aurkeztutako iritzi lerraturikoaren ardura komunikabideena bada 
ere, ez da ahaztu behar jendeak ere bere gain hartzen duela erantzukizun 
horren zati handi bat. Horren haritik, zera adierazi ohi da, komunikabi-
deek entzuleen neurrira egindako diskurtsoak eraikitzen dituztela, en
tzuleen eskakizunetara egokitutako diskurtsoak alegia. Orduan, zer dela-
eta hainbatek ez diete komunikabideei zehaztasuna eta objektibotasuna 
eskatzen? Zer dela-eta hartzen dira albiste jakin batzuk guztiz bene-
takoak balira bezala, nahiz eta aldez aurretik jakin ez direla egiaztatu?

b)	� Bestetik, badago beste faktore bat, «bestearen» irudikapen negatiboen 
dinamikan zeresan handia duena: Küngek dioenez (2006), «hainbat 
pertsona ezin dira bizi besteak etsai gisa ikusi gabe». Eta «etsai-irudi» 
hori sortzea oso tresna baliagarria da jendearen nahi psikologiko, poli-
tiko eta sozialak asetzeko. Izan ere, aitzakia ezin hobeak ematen ditu 
norberaren egintzak legeztatzeko, eta gertatzen diren desadostasun eta 
gatazka guztien erru osoa etsaiari leporatzeko. Halaber, taldearen alian
tza egonkortzen eta indartzen du aurkariaren aurka —garai batean ko-
munismoa zen; gaur egun, Islama da, antza—, «aldeko» pertsona eta 
nazio guztiak elkartuz «bihurrien» aurka. Küngen arabera (2006), etsai-
irudi bat lantzeko edozein metodo da baliagarri, oso nazkagarria eta 
maltzurra izanagatik ere. Hala, jendea etsaiaren aurka mobilizatzeko, 
etsaiari buruzko informazioak «puztu, faltsutu eta manipula daitezke, 
edo, areago oraindik, asmatu egin daitezke, egoerak halakorik eskatzen 
badu». Zenbat aldiz ikusi dugu horrelakorik?

1.3.2. � Mendebaldea Islamaren aurrean: adostasunak eta 
desadostasunak

Zoritxarrez, esan beharra dago Mendebaldearen eta mundu islamikoaren ar-
tean piztu ziren gerrak baliagarri gertatu direla sarri, paradoxikoa bada ere, 
mendebaldeko gizarteak Islama, judaismoari eta kristautasunari estu loturiko 
erlijio monoteista eta abrahamiko hori, ezagutzeko interes handiagoa ager de-
zan. Hala, Islama VII. mendean agertu bazen ere, erlijio horren printzipioak 
biltzen dituen liburu sakratua, Korana alegia, ia 500 urte geroago itzuli zen 
latinera. XI. mendearen amaierako lehen gurutzada amaitu eta berehala, Cluny
ko abade Pedro Beneragarriak, Islamari eraginkortasunez aurre egiteko Isla-
ma zorrotz, Islamaren doktrina-iturriak oinarritzat hartuta, ikasi beharra zego-



35

ela konbentzituta, «Hispaniara» jo zuen 1142. urtean, bisitaldi kanonikoa 
egiteko asmoz —Sandoval (2006)— arabiera menderatzen zuten jakitunen 
bila, Korana eta beste zenbait eskuizkribu arabiar latinera itzultzeko. Hurren-
go urtean, Islamaren liburu sakratuaren latinezko lehen bertsioa argitaratu 
zen. Horrekin batera, Pedro Beneragarriak Summa Totius haeresis Saraceno-
rum idatzi zuen hitzaurre gisa, doktrina islamikoen laburpen moduko bat, eta, 
hartan, erlijio musulmana «heresiarik handiena» zela adierazi zuen; gainera, 
Islamaren profeta Muhammaden aurka ere hitz gogorrak erabili zituen, Martí-
nezek eta de la Cruzek diotenez (2000).

Pedro Beneragarriaren hurbilketa eta interpretazioak aitzindariak izan ziren, 
eta baliagarri izan ziren, gainera, Islamari buruz gehiago jakiteko. Alabaina, 
Clunyko azken abadeak erlijio horri buruz idatzi zituen idazki polemikoak 
lagungarri izan ziren, era batera edo bestera, Islamaren inguruan sortzen eta 
finkatzen hasiak zeuden mito eta aurreiritzi tradizionalak iraunarazteko. Bes-
tetik, haren lanak oinarrizko erreferentzia izan ziren denbora askoan, jarrera 
horri eutsi zioten beste hainbat egilerentzat.

Tentsio- eta gatazka-egoera batetik ezinezkoa da «bestea» ezagutzeko nahi eta 
gogo zintzoa eratortzea . Gainera, beste horri buruz dugun informazioa urria 
edo okerra da, eta hari buruz ezer ez jakitea ere gerta daiteke. Egoera horrek 
larrialdi-sentsazioa dakar berekin, mehatxu-sentsazio ere bihur daitekeena. 
Hala, egindako hurbilketak ez du paralelismorik edo antzekotasunik bilatu 
nahi, desberdintasunak eta desadostasunak nabarmendu baizik, horrela gure 
beldurrak eta aurreiritziak indartzeko. Mehatxu-sentsazio iraunkor horren era-
ginpean dagoenarentzat zaila izan daiteke «bestearengan» alderdi positiboren 
bat ikustea, beste hori zintzo-zintzoa izanagatik ere. Horixe da, hain zuzen, 
etengabeko sentsazio horren ondoriorik kaltegarriena

Europa eta Europako pentsalariak Islamarekin harremanetan jarri ziren lehen 
uneetatik, erlijio horri buruz aditzera eman dituzten irudiak kolore berekoak 
izan dira. Europak Islama nolabait miretsi izan badu ere, irudikapen negatiboak 
nagusitu eta gailendu dira Islamari buruzko ikuspegian. Errenazimenduan 
(XV.-XVI. mendeak) zen Ilustrazioan (XVIII. mendea) tolerantziari eta kultu-
ra eta arrazoia suspertzeari buruzko diskurtsoak ugaritu baziren ere, Europako 
filosofo eta intelektualek ikuspegi eta jarrera berari eutsi diote, hau da, oro har, 
arabiarra eta musulmana den guztia baztertu eta mespretxatu egin dute. Ikus 



36

ditzagun zenbait adibide. Lutero (1483-1546), teologo eta berriztari alemana, 
Korana itzuli eta argitaratzearen alde zegoen, antza, Pedro Beneragarriarekin 
bat etorriz, baina benetan nahi zuena zera zen, jende guztiak liburu horretan 
dauden gezur eta esamesa guztiak ikusteko aukera izan zezan, Küngen (2006) 
baieztapenen haritik; John Lockek (1632-1704), erlijio-askatasunaren bultza
tzailetzat jo izan den pentsalari ingelesak, «Tolerantziari buruzko gutuna» ar-
gitaratu zuen 1689an, ateismoa alde batera uzten badu ere erlijio-tolerantziari 
buruzko aurrekari teorikoa, Europako historia modernoaren garrantzitsuena 
agian, ezarri zuen idazkia. Gutun horretan lau aldiz aipatzen ditu erlijio musul-
maneko kideak. Nahiz eta jakin bazekien musulmanak esaten zietela eta mu-
sulmanek ere halaxe nahi zutela, «mahomatarrak» esaten die Lockek gutun 
horretan, eta izendapen hori, iraingarria ez ezik, okerra ere bada, musulmanek 
inspirazio jainkotiar bati esleitzen diotelako erlijio hori, eta ez Mahomari; Vol-
taire (1694-1778), bestetik, Ilustrazioaren ordezkari nagusietako bat eta toleran
tziaren aitzindarietako bat izanik ere, Islamaren mezua mespretxatzen du Ma-
homet tragedian, baita Islamaren profeta ere, botere-goseak dagoen gezurtiaren 
pare jartzen baitu. Barthélmy d’Herbelot (1625-1695) orientalista frantziarraren 
adibidea ere ekar dezakegu honetara: lBibliothèque orientale lanean gai isla-
mikoak landu zituen, eta Islama erlijio-izena hartu zuen heresiatzat jotzen du. 
Eta beste hainbat adibidek eskaintzen dizkigute antzeko ideiak. Guk horiexek 
bakarrik aurkeztu ditugu, nahikoa esanguratsuak direlakoan.

Nolanahi ere, azpimarratzekoa da mendebaldearen eta mundu islamikoaren 
arteko harremanari buruz idatzi den historia hausturen eta antagonismoen his-
toria izan dela. Hau da, antza denez, historialariek historiaren zati bat bakarrik 
helarazi nahi izan digute, beste zatia, elkarrekiko truke eta aberasteekin, elka-
rrizketa eta tolerantziarekin, adostasun eta bizikidetzarekin zerikusia duena, 
alde batera utzita, ezbairik gabe bigarren zati hori ere existitu bada ere. Men-
debaldearen eta Ekialdearen arteko harremanari buruzko historia ahaztua da 
hori, liburuetan funtsezko erreferentzia gutxi batzuk baino ez dituena utzi.

Hala, gogora ekartzekoa da Erdi Arotik hasita eta gaurko egunera arte, Euro-
pako hainbat eruditu eta teologo 7 ahalegindu direla Islamaren ikuspegi objek

7 � Mendebaldeko gizartean, zenbait pentsalarik eta egilek ekarpen handia egin dute, ezbairik gabe, 
elkarrizketaren eta elkar ulertzearen alde, hala nola Guillermo de Malmesbury (1090?-1143), San 
Frantzisko Asiskoa (1182-1226), Adrian Reland (1676-1718) eta abar.



37

tiboa ematen, Islamarekin hitz egitearen aldeko jarrera hartuz, nolabait. Ho-
rren haritik, Wattek dioenaren harira (1991), aipatzekoa da Europaren eta 
mundu islamikoaren artean gertatutakoen berri ematen duten ehunka urteko 
kronikek, liskarren berri ez ezik, adiskidetzeen berri ere ematen dutela. Hori 
bai, adostasunei buruzko historiak ez zuen nahi adinako eragina edo oihar
tzuna eduki, ez behintzat erlijio musulmanaren eta horren historiaren inguruan 
eraikiak zeuden fantasietako irudiei goitik behera eraldatzeko adinakoa, baina 
horrek, aldez aurretik adierazi dugun bezala, ez die meriturik kentzen Islama 
beste begi batzuekin ikusi nahi izan zuten pentsalariei, eta ahalegin horien 
objektibotasuna ezin daiteke zalantzan jarri. Hori kontuan hartuta, bi aktoreei, 
hau da, batetik Mendebaldeari, eta bestetik mundu islamikoari, beren ikus-
moldeak birdefinitzeko eta birlantzeko unea iritsi zaie, batak besteari buruz 
duen ikusmoldea zein bakoitzak bere buruari buruz duena birdefinitzeko eta 
birlantzeko unea alegia.

1.4. � Komunitate musulmanaren integrazioaren 
erronka eta harrerako gizartearen erronka

Normalean adierazten denaren aurka, komunitate musulmana harrerako gizar-
tean —Europan oro har, eta Euskadin bereziki— integratzeko erronka ez da 
uste bezain korapilatsua. Edo, agian zehazkiago, zera esan dezakegu, integra-
zio horrek berekin dakartzan erronkak guztiz ulergarriak eta nabariak direla, 
eta, neurri handiagoan edo txikiagoan, kulturen arteko edozein topaketatan 
gertatzen direla normalean, bakoitzari dagozkion berezitasun eta ñabardure-
kin. Sarritan honako arrazoibide hau entzuten dugu: erronka horien jatorria 
herritar musulmanen eta harrerako gizartearen artean dauden desberdinta-
sunetan (kultura, hizkuntza, eta, bereziki, erlijioa) dago; gure uste apalean, 
ordea, uste hori okerra da, edo gutxienez ez dator guztiz bat errealitatearekin. 
Honako premisa honetatik abiatzen garelako: desberdina izatea ez da nahikoa 
bateraezina eta elkarrezina izateko. Gainera, benetako arazoa ez da desberdin-
tasuna, desberdintasunaren inguruan artikulatzen dugun ikusmoldea baizik. 
Bestela esanda, arazoa ez da beti egoten behatutako fenomenoan edo objek-
tuan, hura behatzen duten begietan baizik.

Azken batean, zenbait esperientzia aipa genitzake iritzi hori oinarritzeko. Txi-
natarren komunitatea da lehen adibidea: txineraren sintaxia eta gramatika oso 



38

desberdina da espainieraren aldean, eta, hala ere, hori ez oztopotzat jotzen, 
txinatarren komunitatearen eta harrerako gizartearen artean harreman egoki 
bat garatzea ezinbestean galaraz dezakeen oztopotzat alegia. Antzeko zerbait 
gertatzen da beste zenbait erlijiorekin (esaterako, hinduismoa, konfuzionis-
moa edo hainbat herritako erlijio indigenak), harrerako gizartean nagusi den 
katolizismoaz bestelako jatorria izaki, erlijio horren sinesmen eta praktikak 
partekatzen ez dituztenak. Hala eta guztiz ere, alde horiek, oro har, ez dira 
oztopo gaindiezintzat jotzen, ezta, are gutxiago, mehatxu-iturritzat ere. Gehie-
nez ere, urruneko erlijio-tradiziotzat jotzen ditugu, eta ideia bitxiak ditugu 
horien inguruan; hortaz, erlijio horiei buruz dakiguna ez da iluna: gehienez ere 
exotikotzat jotzen ditugu, eta beste batzuetan, berriz, misteriotsutzat, edo, are, 
dibertigarritzat. Eta hori, azken hamarkadetan fundamentalismoak, aurrerago 
hizpide hartuko dugun fenomeno unibertsalak, erlijio horietan gora egin duen 
arren. Alabaina, zer daki mendebaldeko gizarteak Islami buruz? Bi esparruen 
arteko oinarriak oso antzekoak dira, baina hala eta guztiz ere Europako gizar-
teak oso bestela, ezin konponduzko haustura gisa, ikusten du arabiarra eta 
musulmana den guztia.

Antza denez, arazoa ez da hainbeste musulmanen erlijio-faktorea, faktore ho-
rri buruz dugun irudia baizik.

Guztiok, iristen direnek eta hartzen ditugunok, gure jarrera esklusibista eta pa-
negirikoa gainditu behar dugu (gure ikuspegia da zuzena den bakarra; bestee-
na, berriz, guztiz okerra da), eta horixe da, hain zuzen ere, musulmanen komu-
nitatea harrerako gizartera biltzeko gainditu behar dugun erronka nagusia. Ildo 
horretatik, musulmanen ordezkariek (lider espiritualak, imanak, gizarte-elkarte 
laiko zein erlijiosoetako zuzendari eta kudeatzaileak, eta abar) duten zeregina 
funtsezkoa da: elkar ulertzeko zubiak eraiki behar dituzte, eta haien komunita-
teko kideen eta harrerako gizartearen arteko balio komunak sustatu. Harrerako 
gizartearen erreferentziazko pertsonek (politikariak, gizarte-agenteak, Elizaren 
ordezkariak eta abar) betetzen duten zeregina ere funtsezkoa eta erabakigarria 
da, elkarrizketa sustatu eta elkar ulertzea bultzatzeko. Horrekin bat etorriz, 
Castellsek (2003) zera dio, Estatu Batuek, emigratzaile ugari hartzen dituzte-
nez, duten esperientziaren haritik: «immigrazioaren eta immigraziotik eratorri-
tako kulturen integrazio-gaitasuna kultura propioen araberakoa izango da, eta, 
aldi berean, kultura komun bat sortuko da, hainbat jatorritako ekarpenetatik 
abiatuta».



39

Bestetik, bizikidetzarako bidea errazteko, ezinbestekoa da erakunde pu-
blikoek elkar ulertzearen eta berdintasunaren aldeko politika eta lege egokiak 
sortzea, gizartea kontzientziatzeko kolektibo guztien artean harreman-espa-
rru bidezkoagoa eta berdintasunezkoagoa sortzeko premiaren inguruan Giza 
eskubideei, askatasunari, tolerantziari, demokraziari eta berdintasunari ga
rrantzi handia ematen dion kultura-diskurtso europarraren printzipioetatik 
ekintzetara igarotzea da kontua Gure gizartea plurala da, eta, horregatik, 
arrakastaz eraikiko badugu, printzipio horiek onartuz eta une oro errespetatuz 
eraiki beharko dugu.





41

2 Tradizionalismoa, integrismoa 
eta fundamentalismoa

2.1.  Aldez aurretik, terminologia argitu

Gizarte-zientzietan bereziki, fenomeno bat definitzeko esamolde bat, edozein 
esamolde, hautatu beharra, polemikaren abiapuntua izan daiteke. Eta «funda-
mentalismoa» ez da salbuespena. Literaturan ugariak dira «fundamentalis-
moaren» fenomenoa zehazteko egin diren ahaleginak, eta hortik kontzeptu eta 
iritzien nahaspila sortu da, fenomenoa ulertzeko zeregina erraztu beharrean, 
fenomenoa aztertu eta ulertzeko oztopo bihurtu dena. Ildo horretatik, azterla-
naren zati honetan, fenomeno hori, erlijioaren gorakada egungo gizarte gehie-
netan, argitzen ahaleginduko gara, kontzeptuzko ikuspegi terminologiko bate-
tik abiatuta.

Hillek eta Hoodek (1999) egiaztatu dutenez, gizarte-zientzietan adituak diren 
hainbaten ustetan, «fundamentalismoa» terminoaren barnean hartzen dira, erli-
jio-sinesmen molde zorrotza, dogmatikoa eta atzerakoia deskribatzen duten 
adierazpen guztiak. Haatik, egile horien ustetan badira beste zenbait ikerlari 
terminoa oker erabiltzen dutenak, «ortodoxia» eta «ebangelismoa» adierazteko. 
Corralek eta Garcíak (1994) diotenez, «fundamentalismoa» eta «integrismoa» 
termino baliokideak balira bezala erabiltzen dira normalean, lehenengoak askoz 
ere esanahi zabalagoa badu ere. Beste egile baten ustetan, «fundamentalismoak» 
garai bateko «integrismoa» ordeztu du, eta bi terminoak erabili dira xede poli-
tikoak dituzten erlijiozko ideia eta sinesmenak aipatzeko (Abu Warda, 1994). 
Beste batzuek, Donaldek adibidez (1996), bi terminoak uztartzen dituzte, bata 
bestearen segidan: «fundamentalismo integrista». Beste begirale batzuen uste-
tan, izen horiek, erabiltzearen erabiltzeaz, «erradikalismoaren», «zorrozkeria-
ren», «buru-zorroztasunaren» eta «dogmatismoaren» sinonimo gisa ulertzen 
dira (Packer, 1960; Flaquer, 1997). Espositoren aburuz (1992), «fundamentalis-
moa» terminoa «aktibismo politikoaren», «estremismoaren» eta «fanatis-
moaren» aldean jartzen da sarri. Beste zenbait, terminoak zehazteko zeregin 
korapilatsuari heltzerakoan, terminoak bereizten ahalegintzen dira, bakoitzari 



42

ñabardura eta ezaugarri eta propietate jakin batzuk emanez. Étiennek (1987) eta 
Lamchichik (1989) egindako lana dugu horren adierazgarri argia.

Nazioartean nomenklatura ugari erabiltzen dira, beraz eta horrek agerian uzten 
du metodologiari eta deskribapenei dagokienez aldeak badaudela gai hori azter
tzen duten ikerlarien artean. Gainera, kontzeptuen aniztasun eta ugaritasun hori 
ez da beti fundamentalismoaren fenomenoa sorrarazi zuten kultura- eta historia-
errealitateen ondorioz etorri. Espekulazio akademiko eta intelektual soilaren 
emaitza izaten da askotan, baita jarrera fundamentalistak eta fundamentalistak 
ez direnak bereiztea ahalbide lezaketen parametro eta irizpiderik ezaren emaitza 
ere. Bestetik, termino horien jatorriari eta jatorri horren zirkunstantziei buruz 
hainbat dokumentu badaude ere, terminoak beren testuingurutik kanpo behar ez 
bezala erabiltzeko joera ikus daiteke, eta horrela jokatzen dutenek, gainera, 
ez dute inolako justifikazio enpiriko edo kontzeptuzkorik ematen horretarako. 
Izan ere, «integrismoa» izendapena XIX. mendearen amaierako eta XX. men-
dearen hasierako Europako erlijio- eta politika-eremuan sortu zen. «Fundamen-
talismoa» hitza, aldiz, XX. mendearen hasieran agertu zen, Ipar Amerikako 
protestantismoaren testuinguruan. Hala, Armstrongek dionez (2004), ez da bi-
dezkoa termino horiek beste esparruetakoak diren eta ondorioz bestelako errea-
litate eta lehentasunak dituzten mugimenduak izendatzeko erabiltzea.

Arrazoi horrengatik eta antzeko beste batzuengatik, proposatu dugun aldez au-
rreko argibidea behar-beharrezkoa dela uste dugu. Jakina denez, fenomeno bat 
deskribatzen duen kontzeptua funtsezkoa da kontzeptu hori ulertzeko modua 
antolatu eta zehaztu ahal izateko. Alik dioenez (1996), izendapena ez da garran
tzirik gabeko zerbait, sarritan ikerlariaren ideologiaren isla den «gatazka intelek
tual» baten emaitza baizik. Ikerlariak, eskuragarri dituen izendapen guztien ar-
tean bata edo bestea hautatzean, agerian uzten du, azken batean, aztergaiei 
dagokienez hartu duen jarrera. Zehazkiago, Kepelen arabera (1995), begiraleen 
hasierako jarrerek, isilbidezkoak edo esanbidezkoak izan, gidatu egiten dituzte 
erlijio-mugimenduen gorakadaren fenomenoaren pertzepzioetako asko.

2.2.  Termino-nahaspila

Literaturan, eta, oro har, jendartean, «fundamentalismoa» terminoa erruz era-
bili da azken urte hauetan. Askotariko eremuei —erlijioa, politika eta kultura; 



43

zientzia eta ekonomia; eta historia, artea eta kirola— dagozkien fenomeno eta 
testuinguruak izendatzeko erabiltzen da gainera. Fenomeno sakona eta zabala 
da, beraz, erlijioaren eremura mugatu ezin daitekeena. Izan ere, neurri txikia-
goan bada ere, «fundamentalismo politikoa» aipatzen da batzuetan, eredu po-
litiko bat bakarra eta besteak baino hobea dela adierazteko; beste batzuetan, 
berriz, «merkatuko fundamentalismoa» hartzen da hizpide, ekonomia-bide 
bakarra inposatzen denean. Azken batean, Tamayok dioenez (2004), «hitz ho-
rrek erabateko presentzia du eztabaida guztietan, gaia edozein izanik ere». 
Nolanahi ere, ez da ahaztu behar termino horrek eta termino horren esanahiek, 
oso sarri erabiltzen badira ere, polemika handia sorrarazi dutela, eta gainera 
polemika horrek konponbiderik gabe jarraitzen duela.

Gaia sakonetik aztertu gabe ere erraz askoan ohartuko gara akademiko eta 
politikariek fenomeno horri izugarrizko arreta eskaini diotela, eta, horrenbes-
tez, fundamentalismoa «fenomenoen fenomeno» ere bihurtu dela —Ali 
(1996)—. Ildo beretik, Mardonesek (1999) uste du fundamentalismoa «ga-
raiko giroaren» adierazgarri dela, eta gizartearen eta kulturaren ikerlari asko 
bat datoz ikuspuntu horrekin. Fenomenoari buruzko azterlan gehienek honako 
helburu hau izan dute: munduko kultura gehienen gizartean eta politikan mu-
gimendu fundamentalistak sortu eta ezartzea eragin duten arrazoi eta proze-
suak azaltzen ahalegintzea; horregatik, «fundamentalismoak» ere esaten da, 
pluralean, eta ez bakarrik singularrean. Martin eta Appleby (1993), Funda-
mentalism Project balio handiko lanaren egileak, fundamentalismoa uniber
tso-mailako fenomenoa zela adierazi zuten lehenak izan ziren. Mardonesek, 
ildo beretik, (1999), zera adierazi du; fundamentalismoa planetako geografia 
osoan barrena dabilela, gizarte, kultura eta erlijio guztietan (judaismoa, kris-
tautasuna, islama, hinduismoa eta budismoa) barneratuz.

Ikuspegi bat adosteko unea oraindik iritsi ez bada ere, begiraleek zenbait esa-
molde erabili dituzte beren historian sakratutzat jotako funtsetan oinarritutako 
gizarte bat sortu beharra aldarrikatzen duten erlijio-mugimenduen proposa-
mena izendatzeko. Zailtasun hori nabariagoa da mundu arabiarraren eta isla-
mikoaren baitan sortu ziren erlijio-korronteak definitzeko izendapen egokia 
aurkitu behar denean. Egungo gizarte arabiar-islamikoaren errealitatera 
hurbiltzeko ahalegin ugari egin dira, eta, gehienetan, oinarrizko bi ikuspegi 
baliatu dira hurbilketa horietan, elkarrengandik bereizten direnak gizarte ho-
rretan erlijiozko jarrerak eta praktikak ustekabean berpizteari dagokionez du-



44

ten pertzepzioari eta egiten duten azterketari dagokionez . Batetik, zenbait 
egile gaitzespenetik hurbiltzen dira fenomenora, eta fundamentalismo­tzat, 
integrismo­tzat, dogmatismo­tzat, erradikalismo­tzat, tradizionalismo­tzat edo 
estremismo­tzat jotzen dute. Beste idazle batzuk, aldiz, komunikabide arabiar 
eta islamikoetan bereziki, beste termino batzuk hartzen dituzte ahotan, hala 
nola berrislamizazioa, erlijio-erreformismoa, berrikun­tza edo berrezarkun
tza, batzuetan modu panegirikoan eta idealizatuan egiten badute ere.

Kontzeptuen gora-behera handi horien ondorioz, «fundamentalismoa» termi-
noak deskribatzeko zuen gaitasun ia guztia galdu du. Izan ere, Whalenek dio-
enez (2001), izen horrek zer esan nahi duen argi eta garbi adierazten duen 
definiziorik ez dago. Gainera, Tamayok dioenez (2004), «emozio-karga han-
dia» hartu du dagoeneko, nekez bazter daitekeena. Terminoa erabili da ñabar-
durez beteriko errealitate zabal bat izendatzeko, eta, azkenean, erabilera hori 
«problematiko» bihurtu da, Mardonesek onartzen duenez (1999). Horregatik 
guztiagatik, izendapen egoki bat hautatzeko zeregina korapilatu da benetan, 
eta horren ondorioz, Burgatek dioenez (1988), fenomenoa bere zehaztasunean 
eta bere dibertsitatean ulertzea nabarmen zailagoa da momentu honetan.

2.3.  Aurrekari nagusiak

Aipatutako zailtasuna gainditu aurretik, argibide batzuk eman behar ditugu, 
kontzeptuekin gertatu ohi diren nahasmenduen inguruan. Termino-korapilo 
hori askatzea da kontua, aztertu beharreko terminoak labur-labur definitzeko. 
Hala, sarritan elkarri lotuta ageri diren eta aztergai dugun fundamentalis-
moaren fenomenoaren adierazpide desberdinak diren «tradizionalismoa» eta 
«integrismoa» terminoen kontzeptualizazioari ekin behar diogu, ezinbestean.

2.3.1.  Tradizionalismoa

«Tradizionalismoa» terminoa «tradizioa» hitzetik dator, hau da, gizakiok ira-
ganean metatutako ondare kultural, erlijiozko, zientifiko eta abar osoa adie-
razten duen hitzetik. Ezagutzen duguna, garrantzizkotzat jotzen duguna, eta, 
gure bizitzaren eta gure identitatearen zati den heinean, inondik inora galdu 
ezin dezakeguna da «tradizioa». Horren haritik, gure arbasoen esperientzia 



45

osoak (ez gurea) eta gure arbasoen ondare osoak —artea, hizkuntza, literatu-
ra, gastronomia eta abar— izugarrizko balioa hartzen du, modu sortzaile, 
orekatu eta seguruan bizitzeko aukera ematen digun neurrian. Alabaina, tra-
dizioaz baliatzea eta «tradizionalista» izatea oso gauza desberdinak dira. Bi 
dira «tradizionalismoaren» ezaugarri nagusiak: batetik, iraganetik heredatu-
tako ideia eta ohiturekiko atxikimendua defentsa-xedeetarako aldarrikatzea 
da, eta, bestetik, herentzia horiekin bat egitea, harrotasunez eta inondik inora 
zalantzan jarri gabe, hau da, sakonetik aztertu edo espiritu kritikoaren eragin-
pean jarri gabe.

GER entziklopedian argitaratutako artikuluan, Antonio del Torok (1973) 
honela dio: «“tradizionalista” esaten zaie erlijioaren, filosofiaren, soziolo-
giaren eta politikaren jarrera eta korronte jakin batzuei, hain zuzen ere tradi-
zioaren balioa eta indarra […] giza bizitzaren askotariko eremuetarako egiaz
ko eta portaerazko irizpidea dela aldarrikatu ez ezik, aldarrikapen hori, 
bestelako jakintza-iturriak ukatzen eta aldaketa edo berrikuntza orori bidea 
ixten dioten heinean, muturreraino eramaten duten jarrera eta korronteei». 
Zentzu hertsiagoan, «tradizionalismoa» korronte bat da, Frantzian sortu 
zena antigoaleko pentsamolde bat aldarrikatzeko, XVIII. mendeko Fran
tziako Iraultzaren aurka.

«Tradizionalismoan» ideia bati gehiegizko balioa emateko joera nagusitu da, 
eta, horren ildotik, ideia hori, egokitzat ez ezik, historiako edozein une eta 
tokirentzat baliagarritzat ere jotzen da. Kontua bada ideia hori, kosta lain kos-
ta, zorrozki eta aldatzeko inolako aukerarik eman gabe kontserbatzea, ordea, 
«kontserbadurismoa» litzateke. Eta, azkenik, ideia horrek erabateko balioa 
duelako ustetik abiatuta, besteei inposatu nahi bazaie, agresibitatez gainera, 
orduan jarrera horri «fanatismoa» esango genioke.

«Fundamentalismoak» mugitu ezinezko testu sakratu baten funtsetara itzul
tzea dakar berekin; «tradizionalismoak», berriz, testu sakratuarekiko eta testu 
horren haritik sortu ondoren babestu eta instituzionalizatu diren tradizio guz-
tiekiko atxikimendua esan nahi du. Ildo horretatik, tradizioak jotzen dira, 
Yannarasek argi asko adierazi dutenez (1992), «erlijio-“material” autonomo
tzat […], belaunaldiz belaunaldi antzinako ondare preziatuaren antzera trans-
mititu dena. Ondare preziatu horrek bere horretan iraun behar du ez gure bizi
tzari eta gure itxaropenen dinamikari dagokielako, baizik eta, ondarea gure 



46

burua ezagutzeko bitarteko paregabea denez, leialtasun osoz babestu eta gor-
de behar dugulako».

2.3.2.  Integrismoa

«Fundamentalismoa» terminoa, Ipar Amerikako protestantismoaren korronte 
jakin bat izendatzeko sortu zen bere garaian; integrismoa, berriz, katolizis-
moaren eremuan sortu zen. Bigarren terminoa zaharragoa da, baina ez da bes-
tea bezainbeste erabili. Nabarmentzekoa da, halaber, bi terminoak ere pole-
mikoak direla, hasiera batean esanahi jakin bat bazuten ere, goraipamenezko 
eta ohorezko esanahia gainera, poliki-poliki beste zenbait adiera eta konnotazio 
hartu dituztelako, ñabardura peioratibo handia esleitu dietenak. Literatura es-
pezializatuan bilatzen badugu «integrismoa» hitzaren jatorria, erabili zen lehen 
aldiari buruzko aipamen zehatzak urriak direla ohartzen gara. Madiranen ara-
bera (1958), XX. mendearen lehen urteetan izan zuen lehen erlijio-adiera. No-
lanahi ere, lehenago ere erabili zen, ideologia-zama handia izan zuen karlismo-
tik banandutako alderdi politiko espainiar bat izendatzeko. Entziklopedia 
Unibertsal Ilustratuaren arabera, integrismoak Espainiako alderdi politiko hori 
izendatzen du, XIX. mendearen amaieran Ramón Nocedalek fundatu zuena, 
liberalismoaren funtsezko askatasunei uko egitean oinarrituta. Alderdiaren 
programaren arabera, «egia katoliko osoa» da haien jarreraren oinarria.

Aipurik zaharrena, egile ezezaguneko liburuxka batean agertu da. Diz-Loisen 
esanetan (1973), 1885ean argitaratu zuten liburuxka hori, Ramón Nocedalen 
«alderdi katoliko nazionalaren» doktrina politikoa defendatzeko; honela dio:

Integrismo katolikoak sistema edo eskola katoliko-politiko jakin bat izan 
nahi du, iraultzak eta erreformak berekin ekarri zituzten eraldaketak onar
tzen ez dituena eta liberalismoa errekonozitzen eta onartzen ez duena, ez 
doktrina gisa, ezta elementu historiko-sozial edo politiko gisa ere. Horren 
haritik, liberalismoarekin, askatasun politikoarekin, Nazioaren eta Parla-
mentuaren subiranotasunarekin eta errege-boterearen agintea gutxitzeare
kin zerikusia duen guztia gaitzesten eta ukatzen du.

Ikus daitekeenez, adierazpen horrek erabateko ikuspegi zorrotza ematen du 
aditzera, garai hartako Europako testuinguruarekin estu lotuta dagoena: seku-
larizazio-prozesuan murgilduta zegoen Europa, eta horrek «emantzipazio» 



47

politikoa, soziala eta morala zekarren berekin, erlijioaren jarraibideak alde 
batera utzita. Liburuxka integrista horren apologistek gizartea gobernatzeko 
legezko eskumena zuen eredu politiko-erlijioso bakarra osatzen zutela zioten, 
eta, gainera, liberalismoaren eta liberalismoaren aldarrikapen guztiak —era-
bateko askatasuna, arrazionalismoa, laizismoa eta abar— erabat gaitzesten 
zituzten.

«Integrismoa» terminoa gaztelaniazko «íntegro» adjektibotik dator (euskaraz, 
osoa, bete-betekoa). Diccionario de la Real Academia Española hiztegiaren 
hamaseigarren edizioan agertu zen lehen aldiz, 1936an, eta, bertan jasotako 
definizioaren arabera, integrismoa jarrera bat da, «Espainiako tradizioaren in-
tegritateari eutsi beharra» aldarrikatzen duena. Eta 1984ra arte gauzek bere 
horretan jarraitu zuten, hain zuzen ere DRAE hiztegiaren hogeigarren edizioa 
argitaratu zuten arte. Une hartan, izenari beste adiera bat erantsi zioten: doktri-
na tradizionala ukiezina dela aldarrikatzen duten sektore erlijioso, ideologiko 
edo politiko jakin batzuen jarrera. Zehazkiago, Gran Enciclopedia Rialp en
tziklopedian jaso da «integrismoa» hitza teologiaren eremuan erabiltzen dela, 
«Elizaren doktrina erabat edo guztiz onartzearen aldeko jarrera adierazteko».

Tamayori jarraiki (2004), terminoa Frantzian sortu zen, modernisten aurka 
egonik fedearen integritatea aldarrikatzen zuten zenbait katoliko «integral» 
izendatzeko. 1912an, Henri Merlier jaunak «Gure programa» izeneko hi
tzaurrea argitaratu zuen La Vigie egunkarian, eta, hartan, funtsezko esaldi hau 
adierazi zuen: gu katoliko erromatar integralak gara. Encyclopædia Universa-
lis entziklopediak argitzen duenez, Pio X.aren aitasantutzaldian (1903-1914), 
Elizaren irekitasunaren alde zeuden katolikoek «integrismoa» hitza erabili zu-
ten «katoliko integralak» zirela zioten erlijiokideen jarrera izendatzeko.

a)  Integrismoa vs. modernismoa: historia laburra

XIX. mendeko Europan, liberalismoak erlijioaren legegintza-ahalmena mu-
rriztu nahi zuen, erlijioa erregutze- eta limurtze-xedeetara mugatuz. Hau da, 
korronte berri horrek, XVI. mendetik aurrera ugaritzen hasi ziren teoria 
modernizatzaileen ildo beretik, zera aldarrikatzen zuen, herritarrak askatasun 
osoz garatu behar zirela politikan, gizartean, artean eta zientzian, erlijio-agin-
tarien babesik gabe eta erlijio-agintarien eskutik inolako legitimitaterik jaso 
beharrik gabe. Eremu horietako jarduerak eta mugak, erlijioaren mendean 



48

egon beharrean, eskaintzen zituzten ekarpen eta lorpenen mendean zeuden. 
Hala, zientzia eta politika onartuko ziren gizakien kezkak argitzeko eta 
konpontzeko erakutsiko zuten gaitasunaren arabera; hezkuntza edo artea be-
ren meritu eta kualitateei jarraiki justifikatuko ziren; eta abar. León XIII.aren 
Immortale Dei entziklikak. 1885eko azaroaren 1eko data daramanak, Eliza eta 
Estatua guztiz banandu beharra aldarrikatzen zuen doktrina deskribatzen du, 
eta, XIX. mendearen amaiera gora zihoan errealitate horren aurrean, erlijio-
agintariak kezkaturik zeudela ematen du aditzera:

Gizaki oro aske-askea da, eta ezein arrazoirengatik ezin daiteke beste edo-
zeinen mendean egon. Askatasun osoa du edozein arlotan ere nahi duena 
pentsatzeko eta nahi duen bezala jokatzeko […] Agintea herriaren boron-
datearen eskutik dator, eta herria da, bere buruaz jabe den heinean, bere 
buruari agin diezaiokeen bakarra […] Jainkoaren agintea, aldiz, isildu egi-
ten da, Jainkorik ez balego bezala edo gizakioz arduratuko ez balitz bezala.

Hortaz, erlijio-erakundeetako ordezkariek mehatxu bat ikusi zuten aldaketa 
horietan, erlijioaren zeregina eta erlijioak gizartean zuen legegintza-ahalmena 
murriztu nahi zuten neurrian. Urte batzuk geroago, 1888ko ekainaren 20ko 
data daraman Libertas Praestantissimum entziklikan, Leon XIII.a Aita San-
tuak ohartarazi zuen «murrizte» horrek, denborak aurrera egin ahala, honako 
hau ekarriko zuela berekin: «antolamendu juridikoa, erakundea, ohiturak, le-
geak, Estatuaren karguak eta gazteen hezkuntza Elizaren eskumenetik kanpo 
geratzea, Elizarik ez balego bezala», eta horren haritik zera adierazi zuen, 
haren ustetan, banantze horrek ondorio larriak izango zituela gizartearentzat 
«erlijiorik gabe ezinezkoa delako ongi ordenatutako Estatu bat eratzea».

Azpimarratzekoa da garai hartako Elizak eta arrazionalismoak gizakiaren as-
katasunaren garrantzia azpimarratzen zutela, baina ikuspegi desberdinetatik 
abiatuta. Elizak Jainkoaren irakaskuntzetatik eratorritako askatasuna aldarrika
tzen zuen. Arrazionalismoaren ikuspegitik, aldiz, giza arrazoimen indepen-
dente eta askeak ezartzen du askatasunaren muga bakarra.

Labur-labur azaldu dugunetik honako ondorio argi hau ateratzen dugu: Men-
debaldeko gizartearentzat, XIX. mendearen amaierako eta XX. mendearen 
hasierako etapak izugarrizko garrantzia izan zuela, eta etapa horrek Europako 
kulturaren eta politikaren historian betiereko arrastoa utzi zuela. Erlijioak bo-



49

terea galduko zuen, poliki-poliki, eta, horrenbestez ordutik aurrera ez zen 
errealitateari zentzua emateko eta giza bizitzaren funtsezko balioaren ingu-
ruko kezkei erantzuteko bitarteko bakarra izango, ezta, are gutxiago, arauak 
ezartzeko eta gai publikoak kudeatzeko bide bakarra ere. Geroago Bergerrek 
eta Luckmannek (1977 idatziko zuten bezala, «erlijio-aukeren merkatuan» 
beste «produktu» bat izateko bidean zegoen, eta beste produktu batzuekin le-
hiatu beharko zuen jendeak erosi edo hauta zezan. Horrek esan nahi du beze-
roek askatasuna izango zutela beren borondatez erlijio jakin bat aukeratzeko, 
merkatuan eskainitako proposamen ugarien artean, erabilgarritasun- eta 
komenientzia-irizpideei jarraiki; kontsumitzaileak, gainera, hautatutakoari 
uko egiteko aukera izango zuen, une oro eta edozein arrazoirengatik.

Horren ondorioz, liberalismoaren, demokraziaren, pluralismoaren eta abarren 
doktrinek gero eta indar handiagoa zuten, eta gero eta finkatuago zeuden. Se-
kularizazioak izugarrizko aurrerapena egin zuen, beraz, eta gizarte-zien
tzietako adituek ziurtzat jotzen zuten XX. mendean elizaren ideiak behin be-
tiko lurperatuko zirela. Hala, haustura eta norgehiagoka abian zeuden, eta 
testuinguru horretan hezurmamitu zen erreakzio eta jarrera jakin bat, handik 
gutxira integrismoaren izena hartuko zuena.

b)  Erlijio-erakundeen erreakzioak eta jarrerak

Fenomeno berriak agertzen direnean, ohikoa da erreakzioak sortzea zuzenean 
edo zeharka inplikatuta daudenen artean. Orain artean azaldu dugunaren 
garrantzia ikusirik, argi zegoen Europako egoera soziokultural berriaren 
aurkako erreakzioa ere tamainakoa izango zela. Horren haritik, nolanahi ere, 
azpimarratzekoa da teologoek askotariko jarrerak erakutsi zituztela: batzuek 
guztiz onartu zuten sekularizazio-prozesua; beste batzuek, aldiz, erabat gai
tzetsi zuten; eta, azkenik, Tamayok dioenez (2004), beste zenbait jarrera epel 
eta lasai ere nabarmendu ziren. Gure gaiarekin zerikusia handiena duten 
erreakzioak aurkeztuko ditugu jarraian.

• � Aztergai dugun aldian, erlijio-erakunde katolikoek gupidarik gabe kri-
tikatu zituzten sekularizazioaren fenomenoa eta, tradizioa aldarazteko, 
«berrikuntzaren» hedapena aldarrikatzen zuten prozesu guztiak. Prozesu 
horien emaitzak, ezinbestean, moralarentzat eta fedearentzat kaltega-
rriak izango zirela uste zuten. Erlijio-kontzientziarekiko, diziplinare-



50

kiko, dogmekiko, erlijio-ikurrekiko eta abarrekiko erabateko atxikimen
dua eskatzen zuten. XIX. mendean, Vatikanoaren kontrolpean zegoen 
Civiltá Cattolica jesuiten aldizkari italiarrean, oso testu esanguratsu bat 
argitaratu zen, eta honako hau zioen horri dagokionez:

Printzipio katolikoak ezin dira aldatu, ez urteak joaten direlako, ez herrial-
dez aldatzen garelako, ez gauza berriak agertzen direlako, ez erabilgarrita-
sun-arrazoiak direla medio […] Beren osotasunean hartu behar dira, edo 
bere horretan utzi. Bete-betean eta zorrotz onartzen dituena katolikoa da. 
Zalantza egiten duena, garaietara egokitzen dena, jarrera irekia duena eta 
abar, ordea, nahi duen bezala dei diezaioke, hala nahi badu, bere buruari, 
baina Jainkoaren eta Elizaren aurrean erreboltaria eta traidorea izango da.

  �  Elizaren baitan bazeuden doktrina garai berrietara egokitu beharra 
aldarrikatzen zutenak, eta horien ahotsak ere zentsuratu egin zituzten. 
Hasiera batean mehatxua baino ez zena benetako arrisku bihurtzen ari 
zen, erlijio erakundeen begietara. Poulatek dioenez (1969), arrisku ho-
rri aurre egiteko Sodalitium Pianum erakundea sortu zuten Erroman, 
1909. urtean, Benigni monsinorea buruan, egokitzapen horren aurka 
egiteko eta ikerlari ortodoxoen lanak eta jarduera teologikoak gertutik 
zaintzeko.

• � Beste zenbait teologok, aldiz, erlijio-identitatea eguneratu beharra 
aldarrikatzen zuten, garai berriaren premietara arrakastaz egokitzeko. 
Ildo horretatik, elkarrizketaren eta elkar ulertzearen alde azaldu ziren, 
modernotasunaren eta pluralismoaren fenomenoak berekin zekartzan 
erronken aurrean. Joan XXIII.aren deialdiari jarraiki 1962an inauguratu 
zen II. Vatikano Kontzilioak ere bat egin zuen jarrera horrekin, eta, kris-
tautasunaren morala eta diziplina «eguneratzearen» (aggiornamento) 
alde eginez, berrikuntzaren eta irekitasunaren bidea onartu eta abiarazi 
zuen, Kontzilio horren helburu nagusiekin bat etorriz.

Puntu honetara iritsita zera esan dezakegu, erreakzio horien eta beste faktore 
batzuen ondorioz egoera jakin bat sortu dela, agian espero zenarekin zerikusi 
handirik ez duena. Izan ere, aldez aurretik adierazi dugunez, hainbat begiralek 
uste zuten erlijioak ezin izango zuela biziraun, eta gertaerek argi utzi dute 
iragapen horiek funsgabeak zirela. Erlijioaren ustezko katakonben ordez, oi-
hal bat ageri zen, denboraldi jakin baterako erlijioa ikusezin bihurtu zuena. 



51

Bat-batean, ordea, oihala berriz ere ireki zen, naturaz gaindikoa agertokira 
berriz ere itzul zedin baimentzeko.

2.3.3.  Fundamentalismoa

Fundamentalismoa nola eta non sortu zen zehazki dakigun hitz bakarrenetako 
bat da. Izan ere, Abdulhaleem-ek (2007) dioenaren arabera, fundamentalis-
moa «ez da antzinako hitza». Gaztelaniaren arlo lexikografikoa lantzen badu-
gu, ikusiko dugu sarrera hori duela gutxi sartu dela gaztelaniaz argitaratzen 
diren hiztegi eta entziklopedietan. Erreferentzia gisa, Espainiako Errege Aka-
demiaren Hiztegiaren hogeita bigarren argitalpenean (2001ean argitaratu zen) 
azaldu ziren lehenengo aldiz «fundamentalismo» eta «fundamentalista» hi
tzak. Hiztegi horren arabera, Bibliaren hitzez hitzeko interpretazioan oinarri-
tutako sinismen erlijioso bat da, Ipar Amerikan sortua, eta horretaz gain, adie-
razten du Lehen Mundu Gerra hasi zenean azaldu zela. Era berean, hitzaren 
erabilera eremu anglosaxoniarretik haratago hedatzen du eta adierazten du 
fundamentalismoa lege koranikoa bizitza sozialean zorrotz aplikatuz islamiar 
purutasuna berreskuratu nahi duen jendearen mugimendu erlijioso eta poli-
tikoa dela. Espainiako Errege Akademiaren Hiztegiaren argitalpen horretan 
bertan beste hirugarren esanahi bat ere azaltzen da, baina oraingo honetan 
orokorragoa da, izan ere, definizio horren arabera, fundamentalismoa ezarri-
tako doktrina edo praktika bati men egiteko eskakizun zorrotza baita.

Bestalde, «fundamentalismo» hitza 1998ko Diccionario de Uso del Español 
hiztegiaren bigarren argitalpenean jasota dago, eta hiztegi horren arabera, fun-
damentalismoa doktrina erlijioso baten printzipioetan aldaezintasuna defenda
tzen duenaren jarrera da, eta horretaz gain, adierazten da islamiar mugimendu 
jakin batzuei aplikatzen zaiela bereziki. Aipatutako hiztegiaren egileak, hots, 
María Molinerrek argitasun handiz azaltzen du norberak dituen sinesmen edo 
iritzietan erradikala denari dei dakiokeela «fundamentalista», edozein izanik 
ere pertsona horren jatorria edo kultura.

Era berean, Espasa entziklopediaren gehigarrietan, Sánchezek (1999) adie-
razten du «fundamentalismo» substantiboak ez duela sarrera espezifikorik 
hiztegi horretan, baina Irango islamiar fundamentalismoari buruz 1993an Jo-
meiniri eskaini zitzaion biografia-artikulu batean aipatu zela lehenengo aldiz. 



52

Aitzitik, egile horrek berak adierazten du 1985eko Gran Enciclopedia Rialp 
izeneko entziklopedian fundamentalismoari buruzko sarrera bat aurki daiteke-
ela; horretaz gain, deskribapen historiko laburra egiten da, eta egilearen, hots, 
R. Gabásen iritzi harrigarria azaltzen da: gaur egun fundamentalismoak ez 
dauka inolako garrantzirik, talde atzerakoi batzuei soilik mugatuta baitago.

Altemeyer-rek eta Hunsberger-rek (1992) ematen digute fundamentalismoari 
buruzko kontzeptuzko definizio argienetako bat. Bi egile horien arabera, ho-
nela definitzen da pertsona fundamentalista bat:

gizateriari eta jainkotasunari buruz funtsezkoa, oinarrizkoa, berezkoa, 
garrantzizkoena eta zalantzarik gabe benetakoa dena biltzen duen erlijio-
irakaskuntza multzo bat dagoela sinesten duena; baita funtsezko egia batez 
ere deabruen indarrek lehiatzen dutela eta deabru horri gogotsu egin behar 
zaiola aurre; eta egia horri gaur egun iraganeko funtsezko jarraibide al-
daezinen arabera jarraitu beha zaiola; eta funtsezko irakaskuntza horiek 
sinesten eta jarraitzen dituztenek jainkotasunarekin harreman berezia 
izango dutela sinesten duena ere.

a)  Hi­tzaren jatorria

Esan behar da ez dela asko ikertu behar «fundamentalismo» hitzaren jatorria 
kokatzeko. Mardones-en (1993) baieztapenaren arabera, ingeleseko funda-
mentalism hitzetik dator. Beraz, gaztelanian sartu zen ingeleseko hitzaren hi
tzez hitzeko itzulpen baliokidearen ondorio gisa, eta XX. mendearen hasieran 
aplikatu zen lehenengo aldiz kultura- eta hizkuntza-eremu anglosaxoniarrean. 
Izan ere, Tamayok (2004) adierazten du fundamentalism hitza «ingurune erli-
jioso oso zehatzean jaio zela: protestantismo ebanjelikoan». Eta zehatzago 
esateko, The Psychology of Religious Fundamentalism liburuaren egileen 
aburuz, fundamentalismoa modernismoaren eta Eskriturara bideratutako kri-
tika handiaren aurkako testu barruko erreakzio gisa sortu zen, modernismoa 
eta kritika handia, berriz, Europako nahiz Ipar Amerikako fenomeno gisa sor-
tu ziren (Hood; Hill & Williamson, 2005).

Hortaz, aurrerakoien eta horien teoria kritiko-historikoen kritika zital eta 
ezegonkortzailearen aurka (erlijio-testuen egiazkotasuna zalantzan jarri nahi 
zituzten metodoetan oinarritzen ziren teoria horiek), talde protestante batzuk 
elkartu egiten ziren haiei aurre egiteko eta haien sinismenen funtsezko prin



53

tzipioetan inspiratutako erantzun bat prestatzeko. Kontraeraso horrekin liburu 
sakratuen inguruan sortu ziren zalantzak argitu nahi ziren, baita jendeak liburu 
horietako kontaketetan konfiantza berreskura zezala ere. Marsden-en arabera 
(1980), Ipar Amerikako kulturan fundamentalismoaren fenomenoari buruz 
idatzi zuten lehenengoetako batzuk Presbiterianoen Asanblada Orokorrean 
parte hartu zuten teologo protestanteak izan ziren, 1910ean, izan ere, teologo 
horiek dokumentu bat idatzi baitzuten eta dokumentu horretan besterenezin
tzat hartzen ziren bost puntutan laburbiltzen ziren kristau-fedearen doktrinak:

1. � Bibliaren erabateko hutsezintasuna;

2.  Jesusen jaiotza birjinala;

3.  Jesukristoren heriotza berreroslea gizateria salbatzeko;

4.  pizkunde fisikoa; eta

5. � Jesusen mirarien egiazkotasuna. Beste egile batzuek bost oinarri presbi-
teriano horiek aipatzen dituzte, baina 5. puntuaren ordez Kristo milurte-
koa amaitu baino lehen itzuliko dela adierazten dute.

Zehazki, 1910. urtetik 1915. urtera bitarteko epean Bibliako irakasle batzuek 
eta Estatu Batuetako ebanjelari batzuek hamabi liburukiko serie bat argitaratu 
zuten, eta, liburuki horiek garrantzi handia hartu zuten Ipar Amerikako mugi-
mendu fundamentalista identifikatzeko erreferentziagune sinboliko bihurtu 
baitziren. Liburu horiek (The Fundamentals: A Testimony to the Truth titulua 
dute) Hego Kaliforniako petrolio-konpainia bateko dirudun batek finantzatu 
zituen, eta, ondoren, hiru milioi kopia banatu ziren teologia horretako ar
tzainen, ikastetxeen, misiolarien, ikasleen eta irakasleen artean. Doako ba-
naketaren kostua negozio bateko kide ziren bi anaia ebanjelarik hartu zuten 
beren gain. Idazki horien helburua kristau-oinarrietan fede-testigantza ematea 
baino ez zen bibliarekiko sinesgarritasunaren ahultasunaren aurrean. Nolanahi 
ere, badirudi liburuen eragina ez zela berehalakoa izan eta jendeak ez zituela 
berotasun handiz hartu (Marsden 1980).

The Fundamentals titulutik atera zen azterlan honen xede den hitz polemikoa 
eta hainbestetan eztabaidatu izan dena: fundamentalismoa. 1920an, Curtis Lee 
Laws kazetari kontserbadoreak artikulu bat argitaratu zuen New Yorkeko The 
Watchman Examiner egunkarian, erredaktoreburu zela; artikulu hartan «funda-



54

mentalista» hitza sortu zuen eta harrotasunez proposatu «oraindik ere oinarri 
handietara atxikita daudenak eta oinarri horien alde behar bezalako borrokari 
ekitea erabakita daukatenak» definitzeko hitzik egokientzat hartu eta onar ze-
din. Komenigarria da aipatzea Curtis Lee Lawsek bere artikuluan adierazi zue-
la «kontserbadorismoaren zaleak», «milenarista» edo landmarker hitzak 12 li-
burukien egile ebanjelariei buruz hitz egiteko erabiltzearen aurka zegoela, izan 
ere, argudiatu baitzuen izendapen horiek mespretxuzkoak zirela eta «eragoz-
pen historiko» bat zutela. Aitzitik, haren artikuluan proposatu zuen «funda-
mentalista» hitza merezitako laudorio bat zela, «ez irain bat» (Tamayo 2004).

b)  Historia pixka bat fundamentalismoari buruz

Hitz hori AEBetan agertzea eragin zuen tokiko giroa honela deskribatzeen du 
Ammerman-ek (1991): «Hemeretzigarren mendearen azken laurdenean, Ipar 
Amerikako protestantismoaren buruzagi askok beren sinismen tradizionalak 
jakintza “modernoaren” errealitateetara eta sentsibilitate berrietara nola ego-
kitu modu aktiboan bilatu nahi zituzten. Baina buruzagi horiek aurrez aurre 
jarri ziren egokitzapen horiek heresiatzat hartu zituztenen eta egokitzapen ho-
rien sinismen tradizionalak defendatuko zituztela adierazi zutenen aurka». Era 
berean, Armstrong-ek (2004) berretsi zuen kontserbadore protestanteen ustez 
«liberalek» Bibliari buruz egiten zuten irakurketa kritikoak erakusten duela 
«kristau-fedea desitxuratzen» ari zirela.

Analistak honako honekin datoz bat: XIX. mendean garrantzi handiko aldake-
ta izan zen gizakiari eta gizaki horrek bere ingurunean duen mundua ikusteko 
moduari dagokionez. Izan ere, garai hartako Europako historia (arestian adie-
razi dugunez, garai hartan sortu zen integrismoa) aztertzen badugu eta Ipar 
Amerikako historiarekin alderatzen badugu, ikusiko dugu hainbat paralelismo 
daudela ildo horretan. Modernizazio-prozesuek (hala nola urbanizazioa eta 
kultura- nahiz egitura-arloko aniztasuna), Emerson-ek eta Hartmanek (2006) 
diotenaren arabera, sekularizaziora eramaten gaituzte. Sekularizazioa «mun-
duaren desmitifikazio-sistema gisa definitzen da eta mundu horretan erlijioa 
baztertu egiten da eta erlijioak duen zeregina gero eta txikiagoa da». Mardo-
nes soziologoaren (1999) arabera, «munduari buruz ikuspegi uniformea eta 
erlijiosoa izatetik erlijioa erdigunea ez izatera eta mundu-ikuskera anitza iza-
tera igaro gara. […] Zientzia, politika, artea eta zuzenbidea erlijiotik banan
tzen ari dira. Ez dute erlijioaren “onespenik” behar legezkotzat hartzeko». 



55

Garai horretan, Tamayok dioenez (2004), «artean estetikaren arauek agintzen 
dute, ez arau moralek. Kulturak zigilu laikoa dauka, ez lehengo garaietako 
marka erlijiosoa». Hortaz, honako hau adierazten du Armstrongek (2004): 
«fede tradizionala ezinezkoa zen mendebaldeko gero eta pertsona gehiagoren
tzat». Azken batean, gizarte bat eraikitzen ari zen, non ezein ikuspegik ez zuen 
erlijioak bermatzea behar baliozkotzat hartzeko, horren ordez, arrazoizko me-
todoen edo metodo zientifikoen bitartez egiazta zitekeen egia balioesten zen. 
Ammermanek dioenaren arabera (1991), errealitate sozial berri bat, gizakiek 
beren etorkizunetan zeregin bat daukatela jendeak lehen eskutik ikastea (espa-
rru politiko berriak egituratzeak eragiten zituen asaldurak gorabehera) ahalbi-
detu duena. «Zientzia modernoaren» gizartea Mendebaldean sortu zen, eta 
zientzia horren arabera, «mendebaldekoen bizitza luzeagoa eta osasuntsuagoa 
zen», ustez.

Badirudi gauzak ikusteko modu baikor eta sutsu horrek ezin izan duela denbo-
raren azterketa gainditu. Herriak ezusteko segurtasunik eza nabaritzen hasi 
ziren eta galdera kezkagarriak egiten hasi ziren arrazionaltasun zientifikoaren 
onurak zalantzan jarriz, izan ere, zientziak, nahiz eta itxuraz lorpen handiak 
erdietsi, ondorio kaltegarria zuela ematen baitzuen. Horrenbestez, Armstron-
gek (2004) honako hau adierazi zuen: «XIX. mendearen hasierako iraul
tzaldian, bazirudien mundu berri eta hobe bat gizateriaren eskura zegoela. 
Baina itxaropen hori ez zen inoiz gauzatu. Aitzitik, industria-iraultzaren ondo-
rioz arazo berriak eta esplotazio- eta injustizia-modu berriak sortu ziren. Char-
les Dickens-en Garai la­tzak eleberrian (1854) hiri industrializatua infernu 
gisa azaltzen da eta eleberri horretan adierazten du arrazionalismo pragmatiko 
modernoak indibidualtasuna eta agindu moralak desegin ditzakeela».

Aurrekoa aintzat hartuta, ondorioztatzen da fenomeno fundamentalistaren 
agerraldiarekin batera zegoen giro soziala eta kulturala ziurgabetasunezkoa 
eta desorientaziozkoa zen. Fundamentalismoaren fenomenoa ulertzeko, lehe-
nik eta behin giro horri ekin behar zaio, fenomeno hori agertzeko bidea pres-
tatu duen giroari, alegia. Armstrongek (2004) deskribapen historiko zehatza 
egiten du fundamentalismoa sortu aurretik hainbat kulturatan, bereziki AEBe-
tan eta Europako kontinentean zegoen giroan atzematen ziren sentsazio eta 
iritziei buruz; izan ere, kultura horietan arrazionalismo zientifikoa, aipatutako 
idazlearen arabera, botere-iturritzat eta arrazoibide bakartzat hartzen zen bizi-
ki nahi zen egia lortzeko. Egileak honako hau dio:



56

XIX. mendearen amaieran argi zegoen Mendebaldean azkenean loratu zen 
gizarte berria ez zela batzuek uste zuten panazea unibertsala. Hegelen filo-
sofiaren inspirazio-iturri izan zen optimismo dinamikoa desagertu egin 
zen eta zalantza nahasgarrirako eta egonezinerako aukera eman zuen. Alde 
batetik, Europa gero eta indar handiagoa hartzen ari zen; konfiantza ze-
goen eta erabateko nagusitasun-sentsazioa, industria-iraultzarekin hainbat 
naziok inoiz lortu ez zuten aberastasuna eta boterea erdietsi baitzuten. Bai-
na garai horretako berezkoak ziren, halaber, isolamendua, ennui-a eta me-
lankolia —Charles Baudelaire idazleak Gaizkiaren loreak (1857) lanean 
aztertu zituen—, Alfred Tensión-ek In Memoriam (1850) lanean azaldu-
tako zalantza, eta Flaubert-ek Madame Bovary (1856) lanean azaldutako 
atsekabea eta heroinaren uzkurdura suntsitzailea. Jendea nahasita eta ika-
ratuta zegoen. Gizakiak gizarte modernoaren lorpenak goraipatzen zituen, 
baina, aldi berean, hutsune- eta ezezkeria-sentsazioa zeukan, eta horrek 
zentzurik gabe uzten zuen bizitza; askok ziurtasuna irrikatu zuten moder-
nitatearen zalantzaren erdian […].

Ipar Amerikako gizartea (giro erlijioso liberalekoa) aipatu berri dugun 
egoera berdin-berdina bizitzen ari zen. Iparraldeko estatuen eta hegoaldeko 
estatuen artean piztu zen gerra zibil suntsitzailearen ondoren (1861-1865), 
kleriko eta predikari protestante berriak sortu ziren, munduaren historiari 
buruzko ikuspegi apokaliptikoari eusten ziotenak, Bibliako Apokalipsiaren 
20. kapituluaren hitzez hitzeko irakurketan oinarrituta dagoenari. Thomp-
son-en arabera (1998), Eskritura Santuen zati hori «Itun Berria osatzen du-
ten testuen artetik azkena eta eztabaidagarriena da, denboraren amaierari 
buruzko hainbat ikuspegi fantastikok osatzen dute, Kristoren eta Satanen 
indarrek elkarren aurka borroka egiten dutenean indarkeriazko eta ankerke-
riazko eszena izugarrien artean». Hortaz, Ipar Amerikako ebanjelari protes-
tanteek Bibliako kontakizun horri buruz egiten zuten interpretazio literala 
izango da ondoren pentsamolde fundamentalista protestantea deitu zitzaiona 
XIX. mendean sortzeko oinarri nagusia; gainera, pentsamolde hori gaur 
egun arte egon da bizirik.

Marsden-ek (1980) bere Fundamentalism and American Culture liburuan adie-
razten du ikuspegi horri «aurremilenarismo dispentsazionala» deitu zitzaiola 
sinestun apokaliptikoek uste dutelako Kristo milurtekoa baino lehen itzuliko 
dela. Korronte horren sortzaile nagusia John Nelson Darby (1800-1882) pose-
litista ingelesa izan zen, eta Irlandako Elizarekin hautsi ostean, Plymouth 



57

anaien8 taldearen buruzagi bihurtu zen. Ebanjelista hori berak gogo handiz 
defendatzen zuen interpretazio profetikoaren metodoak predikatzen hasi zen 
Ipar Amerikan. Bibliari eta historiari buruz egiten duen interpretazioa erabate-
ko subiranotasun jainkotiarraren ideian oinarritzen da irmotasunez, eta ez ditu 
oso aintzat hartzen gizakiaren trebetasuna eta ahalmena. Armstrongen (2004) 
baieztapenaren arabera, testu sakratua honako hau zen Darbyrentzat: «egia hi
tzez hitz esaten zuen dokumentu bat» eta testu erlijioso horretan azaltzen diren 
hitzak eta oharrak ez dira profeten mezu sinboliko huts bat, baizik eta «iragar-
pen zehatzak egiten ziren, aurreikusi zituen bezalaxe laster gertatuko zirenak».

Halaber, Eskritura Sakratuak ez dira, betiere Darbyren arabera, gizakiak bere 
historian —iraganekoan eta etorkizunekoan— bizi izandako gertaera guztien iru-
dikapen garbia eta zehaztua. Eskritura horiei buruzko irakurketa zehatza —San 
Paulok tesalonikarrei bidalitako Bigarren Epistolan oinarritua— egindakoan, 
Darbyk Epistola horren lerroetan «salbamenaren benetako historia» ikusten 
zuen. Salbamen hori, Armstrongen (2004) arabera, zazpi garai historikotan edo 
hain gaiztoak diren eta beren bidetik aldentzen diren gizakiak zigortzeko Jainkoak 
nahitaez gauzatu behar dituen «probidentzia-ekintzetan» zatituta dago. Ekintza 
horietako batzuk zigorrak dira, hala nola Uholdea eta Kristoren gurutziltzaketa. 
Bosch-ek (1999) azaltzen duenez, zazpi faseak honako hauek dira:

Inozen­tzia: Jainkoak Adanekin egindako ituna erorikoaren aurretik; Kon
tzien­tzia: Adanen ituna, paradisutik kanpora bota ondoren; Giza Gobernua: 
Noerekin egindako ituna, uholdearen ondoren; Agin­tzaria: Abrahamekin 
eta Israelekin, hots, hark hautatutako herriarekin egindako ituna; Legea: 
Moisesekin egindako ituna; Graziak: graziazko ituna Kristoren bitartez 
modu indibidualean hautatutako juduekin eta jentilekin bigarren etorrera 
arte; Garaien Betea, edo Erreinua: milurtekoa, Kristok Israelgo monarkia 
dabidikoa berriz ezartzen duenean eta mila urtez errege izaten denean.

Darby-ren interpretazioaren arabera, haren garaian gizateriak seigarren probi
dentzia-egintza, hots, azken aurreko egintza, bizi zuen. Fase horretan, «gizaki 

8 � Mugimendu ebanjelista da, baina izenak iradoki dezakeena gorabehera, hainbat lekutan sortu zen 
aldi berean 1830. urtearen amaieran: Dublinen, Londresen eta Plymouth-en. Sortu zenetik, kristau 
guztiak elkartzea eskatzen zuen, irakaspen-izen desberdinak gorabehera, Kristautasunaren oina-
rrizko sinismenak —haien ustez Ingalaterrako Elizak behar bezala zaintzen ez zituenak— 
berreskuratzeko.



58

fedegabea, galbidearen semea» (horrela definitzen du San Paulok Antikristoa 
tesalonikarrei bidalitako Epistolan) bere mirari eta seinale engainagarriak egi-
nez agertuko da eta horrela engainatuko du mundua. Baina bere helburua giza-
teriari atsekabealdia eragitea baino ez da, eta horretarako sarraski eta jazarpen 
kalkulaezinak egingo ditu. Zazpi urtez lortu zuen, Kristo lurrera jaitsi, An-
tikristoa garaitu eta Armagedongo lautadan Satanekin azken borroka egiteko 
konpromisoa hartu arte. Satan gainditu ondoren, azken probidentzia-egintza 
hasten da, zazpigarrena. Egintza horretan, Kristo erreinu baten buruzagi izango 
da, Israelgo erreinuarena, erospenaren eta alaitasunaren erreinuarena, Azken 
Kontuetako Egunean gizateriaren historia amaitu arte (Armstrong, 2004).

Ikus daitekeenez, azken denbora hurbil zegoelako sinismenean oinarritutako 
ikuspegia da. Horregatik, nahitaezkoa da interpretazio horien aurrean jarrera 
gogorra izatea eta Jainkoaren Hitzaren oinarri nagusitzat hartzen direnei 
buruzko prediku zorrotza izatea. Doktrina horien jarraitzaileek egiten zuten 
hitzez hitzeko irakurketa ondoren Ipar Amerikako fundamentalismo protes-
tantea deitu zuten fenomenoaren jatorrietako bat da.

Gaur egun, segur aski horrelako zerbait izango du buruan fundamentalismo 
protestanteak, eta baita fundamentalismo juduak ere Jerusalengo Meskiten 
Zelaigunea —horien artean Al Aksa meskita eta Harkaitzeko Kupularen mes-
kita daude— suntsitu nahi dutenean, arkitektura-edertasun eta balio historiko 
handia izateaz gain, Islamaren lekurik sakratuenetako bat den gunea. Biblia-
ren hitzez hitzeko irakurketan oinarritutako «probidentzia-egintzen» sinisme-
nari eusten dion fundamentalismo erlijiosoaren planak Zabalgune hori erais-
tea dira «Hirugarren Tenplua» deiturikoa eraikitzeko bidea berdintzeko. Plan 
hori, gaur egun, Ekialde Hurbileko gatazkaren kausa garrantzitsuenetako bat 
da, eta lurrera botatzen ditu hitz egiteko eta eremu horretan bakea jartzeko 
ahalegin guztiak.



59

3 Islamiar fundamentalismoa

3.1. � Islamiar fundamentalismoa: hiru erantzun 
krisiaren aurrean

Egungo gizarte arabiar-musulmana izugarrizko krisi globalean murgilduta 
dago. Ziurgabetasun- eta ezkortasun-sentimendua oso nabarmena da eta oso 
hedatuta dago, frustrazio- eta mehatxu- sentimendu asaldatzailea dago, baita 
ustekabeko etorkizunarekiko beldur sakona ere, eta, batez ere, ezintasun-sen-
timendua dago desoreken eta nahasteen giro politiko eta kultural hain izuga-
rriaren aurrean. Garai honetako musulmanek ulertzen dute porrotaren garran
tzia, baina, era berean, badakite haien memoria kolektiboan handitasunezko 
eta goren mailako lehenagoko garaietako oroitzapen irribarretsuak, ia fres-
koak, daudela. Batzuek etsia hartu zuten eta itxaropen guztia galdu zuten; 
beste batzuek, aldiz, uste dute gaitz hori igarokorra eta egoeraren araberakoa 
dela. Azken horiek egoera horri buruzko galderak egiten eta egoera horretara 
eraman zituzten alderdi politikoak, sozialak eta erlijiosoak aipatzen hasi ziren. 
Zergatik gertatu dira atzerapen hori eta erabateko desabantaila-egoera hori? 
Zergatik geratu da eta egin du behera mundu arabiar-musulmanak eta beste 
mundu batzuek, aldiz, (Mendebaldea, esaterako) zergatik egin dute aurrera eta 
gora? Historiatik kanpo al gaude, edo okerrago, historiaren lekurik doilorre-
nean kokatuta al gaude? Nola berreskura dezakegu horrenbeste desiratzen du-
gun iraganeko gure jatorrizko kultura? Zein dira gure jomuga berreskuratu eta 
bideratu ahal izateko formulak eta gakoak? Elkarrekin lotuta dauden galdera 
kezkagarri horiek eragingarriak izan dira gaur egungo arabiar-islamiar pen
tsamenduan bide berriak irekitzeko.

Hainbat ikuspegi eta irakurketa sortu ziren, eta irakurketa horietan «bes-
tea», hots, betiko Mendebaldea, hortxe dago beti, hainbesteraino non eran
tzun teorikoak Mendebaldearen portaera hegemonikoaren eta mendera
tzailearen aurrean ematen ziren edota, aitzitik, Mendebaldeak erdietsitako 
lorpenekiko eta haren modernismoarekiko sinbiosian. Planteamendu sala-



60

fiari9, liberalari eta nazionalistari buruz hitz egiten ari gara. Lehenengo 
planteamendua Ummaren kontzeptuaren eta horren batasunaren (islamiar 
komunitatea) inguruan garatu zen, eta komunitate horretan, gainera, nor-
malean kontrakoa uste bada ere, sinestun musulmanak nahiz beste sinesbi-
de batzuk dituztenak sartzen dira. XIX. mendeko salafi mugimenduak 
defendatzen zuen Islama bateragarria zen modernotasunarekin, eta musul-
manak beren fedearen benetako espiritura itzultzen badira, hainbat mende-
tatik hona bizi duten gainbeheratik atera daitezkeela eta egungo gizartean 
hainbeste desiratzen duten aurrerapena lor dezaketela. Salafiak erreformis-
tak ziren, Iytihad-aren10 alde azaltzen zirenak, gizarteak aurre egin behar 
dien dilema sozialei, erlijiosoei, ekonomikoei, politikoei eta kulturalei 
erantzuteko, eta horretarako, esaten zuten Islama fede gisa eta Aql-a (arra-
zoia) elkarrekin doazela Islamaren lehenengo urteetatik aurrera.

Salafi mugimenduaren aitzindaria erreformista musulman Yamal al-Din al-
Afgani (1839-1897) izan zen. Jatorriz Pertsiakoa zen eruditu hori Egipton bizi 
zen, eta han defendatzen zuen Islam berritu batean oinarrituta dagoen bere 
tesia, eta horren arabera, arrazoia eta humanismoa mezu koranikoaren fun
tsezko alderdiak dira. Pentsamendu berritzaile hori beste eruditu batek ere, 
hau da, salafiyyaren teoriko handiak, Muhammad Abdu (1849-1905) egip-
toarrak predikatzen zuen garai berean. Teoriko hori al-Afganiren dizipulua 
zen eta aldarrikatzen zuen Iytihad-aren ateak ireki behar zirela Islama berri
tzeko eta gizarte modernora egokitzeko, eta horretarako, tradizionalisten ja-
rrerak hartu ordez entelegua eta gogoeta erabili behar dira, jarrera haiekin ar-

  9 � Salafi, arabieraz as-Salafiyya, salafa errotik dator, eta asaba esan nahi du. Hitz horrek Profetari 
nahiz hainbat mendetan garrantzi handia izan zuen lehenengo komunitate islamiarra sortzen la-
gundu zuten musulman guztiei egiten die erreferentzia.

10 � Iytihad: kultura islamiarraren arabera, tresna horrek esan nahi du lege eta kontzeptu islamiarrak 
interpretatzeko ahalegin bat egin behar dela, gogoetaren eta kultura horren espiritu kritikoan 
oinarritutako arrazonamenduen bitartez. Jarduera horren asmo nagusia kontzeptu islamiarrak 
aztertzea eta horien inguruan eztabaidatzea da, kontzeptu horiek gaur egungo egoerara egoki
tzeko. Baina metodo hori K.o. XI. mendetik aurrera (garai musulmanaren V. mendea) eten egin 
zuten abasi kalifaldiko agintariek; izan ere, agintari horiek urduri zeuden Iytihad-ek sortzen zi-
tuen ideia berritzaileekin eta uste zuten buru-jarduera hori ez zela beharrezkoa, eta horretarako, 
adierazten zuten legezko corpus islamiarrak bizitzaren alderdi guztiei buruzko erabakiak 
(esanbidezkoak edo ondorioztatuak) zituela. Gaur egungo musulman gehienek uste dute nahi-
taezkoa dela Iytihad kontzeptua berreskuratzea, erlijio islamiarra iritsi den immobilismoa gaindi
tzeko tresna gisa.



61

basoak itsu-itsuan imitatu besterik ez baitzuten egiten, eta ez zeukaten inolako 
ikuspegi kritikorik.

Bestalde, ideologia liberal arabiarra Frantziako Iraultzaren garaiko Europatik, 
metodo zientifikoetatik eta erromantizismotik inportatu zuten. Baina, halaber, 
Europa hori, gizarte musulmanaren begitan, eta arestian adierazi dugunez, bi 
arrazoibide oso kontrajarrirekin aurkeztu da arabiar-islamiar munduaren au-
rrean: lehena, kultura-mailakoa da, eta demokraziaren eta askatasunen kon
tzeptuak zabaltzen ditu; bigarrena, aldiz, esparru espedizionarioaren barruan 
sar daiteke, hots, kolonialismoaren eta inposizioaren esparruan. Hortaz, libe-
ralismo arabiarraren printzipioak, batez ere proposamen politikoa, ezin izan 
ziren behin betiko ezarri, nahiz eta pentsalari arabiar eta musulman askoren 
pentsamenduan eragin zuten. Nazionalismoak, halaber, kolonialismoaren 
independentzia eta nazio arabiar guztiak biltzen dituen panarabismoaren ideia 
defendatzen zuen konponbide gisa aurrerapena lortzeko bidean. Planteamen-
du hori bertako beste edozein ideologia baino askoz barrurago sartu zen XX. 
mendearen lehenengo hiru laurdenetan. Arabiako herritar gehienen laguntza 
lortu zuen arren, ezin izan zion, ordea, asaldura politikoari gogor egin ezta 
XX. mendearen erdialdean sortu ziren erronken eta gertakarien presio ikara-
garria gainditu ere: 1945ean Arabiar Estatuen Liga sortu zen, eta Gamal Ab-
del-Naser-ren Egipto buruzagi izanik, herrialde arabiar independenteak bil
tzen zituen; herrialde kolonizatuek, ordea, beren askatasunaren aldeko 
borrokari ekin zioten eta Arabiar Ligan sartu ziren ondorengo urteetan; Pales-
tina okupatu zuten, eta herrialde hori da, hain zuzen ere, oraindik askatasuna 
eta independentzia lortu ez duen arabiar herrialde bakarra; Egiptoren aurkako 
bonbardaketa eta gerra britainiar-frantziar-israeldarra Suezko Kanala 1956an 
nazionalizatu ondoren; 1967ko gerra, arabiarren porrota ekarri zuena eta Is-
raelgo Estatu sortu berriaren armadak Egiptoko, Siriako eta Jordaniako lurral-
dea konkistatu zuen berriro.

Honetan guztian ere parte hartu zuten, halaber, superpotentziek (Bretainia 
Handia, Frantzia eta, ondoren AEB), eta paper erabakitzailea izan zuten, izan 
ere, kasu askotan, gertakariak lehertzea eta gertakari horien norabidea erabaki 
baitzuten, ia beti kontrakoak arabiarren ikuspegitik begiratuta. Martínez-en 
arabera (1997), mendebaldeko politikak, «nazionalismo arabiarrez arduratu 
zenak, ez zuen begi onez ikusi eta ez zion ia inoiz onartu […] inolako ezauga-
rri edo osagai positiborik, estimagarririk edo baliozkorik».



62

3.2.  Arrakastaren ezaugarriak eta gakoak

Nazionalismoaren erorialdiak oso ongi utzi zuen egoera arabiar-musulman gi-
zartean korronte fundamentalista sor zedin. Korronte hori ziurtasun handiz 
azaldu zen, aldaketa sozialerako proposamen berri eta alternatiba politiko gisa 
beste ideologia liberal, marxista eta nazionalista batzuen porrotaren aurrean. 
Berlingo harresia erortzea sobietar blokearen hondamentzat hartu zen, baita 
ideologia komunistaren ezerezkeriaren probatzat ere, eta apustu egin zen etor-
kizunean (hurbila edo urruna) sistema kapitalistaren txanda izango zela hu-
rrengoa, eta horrek estimulu eta bultzada ikaragarriak eman zizkien islamiar 
mugimenduei.

Hemen «islamiar fundamentalismoari» buruz hitz egiten dugunean, ez gara 
pertsona zibilen eta errugabeen aurka egiten diren eta musulmanak nahiz mu-
sulmanak ez direnak eraginpean hartzen dituzten atentatu terroristak aipatzen 
ari. Atentatu horiek, testuinguru historiko berean gertatzen diren arren, askoz 
ere lotura handiagoa dute, ordea, Ekialde Erdiko politika despotikoen izaera 
gordinarekin eta arduragabeekin, beste kausa batzuen artean. Horregatik, hur-
bilketa berezia behar dute, eta esan behar da gure gaitzespen indartsuena bai-
no ez dutela merezi. Horrenbestez, azterlan honetan erlijiozko islamiar ko-
rronte sozial bati buruz hitz egingo dugu, joan den mendeko laurogeiko 
hamarkadaren amaieran eta laurogeita hamarreko hamarkadaren hasieran 
aparteko kultura-garrantzia lortu zuen eta proiektu erlijiosoan gizarte zibilaren 
konfiantza berreskuratzen hasi zen korronteaz, alegia. Gainera, berreskuratze 
hori oso handia izan zen, zeren parte hartu zuen udal-, parlamentu- eta presi-
dente-hauteskunde guztietan irabazi egin baitzuen eta arrakasta handia izan 
baitzuen. Islamiar mugimendu anitzari buruz hitz egiten ari gara; mugimendu 
horiek kontzientzia berdintsuaren erantzun gisa aurkezten dira gizartearen be-
gien aurrean, baita erantzun egokien gisa ere erregimen autoritarioek eta legez 
kontrakoek marjinatutako, erreprimitutako eta manipulatutako biztanleriaren 
itxaropenetarako. Adierazitako erregimenek, boterearen besaulkietan egotea-
rren, hamarkada askotan ez dute inolako zalantzarik izan erlijioa beren hel-
buruetarako erabiltzeko. Erlijio-adierazpen hori arabiar-islamiar gizartearen 
eremu guztietan azaltzen da.

Ikusten ari gara munduko islamiar komunitate guztietan izugarri hazi dela 
musulmanen erlijiositate-maila: erlijio-erritua praktikatzen duten pertsonen 



63

kopurua handitu da; gehiago eramaten da janzkera sinboliko jakin bat eta be-
rezko itxura fisiko erlijioso baten plantak egitea praktikatzaileak ez diren gai-
nerako herritarrengandik bereizteko; haien fedearen historiari eta oinarriei 
buruzko liburuen eta literaturaren sormen eta hedapen handia dago; erlijio 
musulmanari eta horren irakaskuntzei buruzko orori ekiten dioten webgune 
ugari sortu eta argitaratu dira Internet sarean, eta abar.

Horretaz gain, behatzaileek eta espezialistek erlijio-adierazpen horiei buruz 
duten interesa izugarri hazi da. Indarra hartzen ari den gaur egungo Islamaren 
errealitateari buruzko azterlanak eta ikerketak literatura ugari ekarri du bere-
kin, eta literatura horretan kontzeptuak eta definizioak nahasita azaltzen dira 
askotan; nahasketa horrek, fenomenoa ulertzen lagundu ordez begiak ilundu 
egin dizkigu eta nahaste-borraste eta korapilo gehiago sortu ditu. Gai horri 
buruz komunikabideek diotena entzutea edo gai horri buruzko argitalpenen 
produkzio handia berrikustea besterik ez dugu horretaz konturatzeko. Ho-
rrenbestez, islamiar mugimenduei eta gizarte musulmanean izan den erlijiosi-
tate-mailaren hazkundeari hainbat modutara deitu zaio literaturan, lekuaren 
eta hurbilketa egiten duen behatzailearen ikuspegiaren arabera. Izan ere, esate 
baterako, bitarteko anglosaxoietan «fundamentalismoari» edo «islamiar erra-
dikalismoari» buruz hitz egiten da, kultura frankofonoan, ordea, joera handia-
goa dute «integrismo» edo «islamismo» hitza erabiltzeko, eta, era berean, gai-
nerako herrialdeetan, ikertzaileek erabaki dute ildo horiei jarraitzea, beharbada 
erosotasunarengatik kontzeptu-zorroztasunagatik baino gehiago. Hitz horiek, 
«tradizionalismoa» eta «fanatismoa» hitzak bezalaxe, sinonimo gisa erabil
tzen dira eta erraztasun eta arintasun handiz ordezkatzen dira jende guztiaren 
(erlijio horretako kide direnen eta ez direnen) harridurarako.

Nolanahi ere, hitz horiek ematen duten ideia argia, sinplea eta zehatza da: 
dauzkaten ideiei, daukaten janzteko moduari eta beren gastronomiari dago-
kionez desberdinak direnak dira, baita erlijioa eta politika uztartzen dituzte-
nak eta gizarte patriarkala dutenak, bereziki oroitzapen onak utzi ez dizkigu-
tenak eta beldurra eragiten dutenak ere. Azken batean, gustatzen ez zaizki- 
gunak dira. Zergatik horrenbeste biltzar eta ikasketa akademiko ez dira gauza 
izan fenomeno horretara hurbilduko gaituen eta haren kultura- eta erlijio-al-
derdi guztietan ohiko karga ideologikorik eta arbitrariorik gabe ulertzen la-
gunduko digun behar bezalako definizioa emateko? Gertakari horren aurrean 
zergatik desegiten dira dedukzio-metodoak eta tresna filologikoak? Non dago 



64

zientzia soziologikoen eta historiko-kritikoen objektibotasuna? Egia da «fun-
damentalismo» hitza beste kultura batzuetara estrapola daitekeela, baina hitz 
horrek hartu duen esanahi berri hori, bere jatorrizko zentzuarekin zerikusirik 
ez duena, arabiar-islamiar munduari buruzko diskurtsoaren ikuspegi murriz-
tailearen (dagoeneko kronikoa eta ia suntsiezina) egiaztapen argigarria da 
musulmanentzat.

Arabierako Usuliyya hitza ingeleseko fundamentalism hitzaren baliokidea da; 
hitz horren adierak eta hitz hori erabiltzen den eremua, ordea, oso desberdinak 
dira mendebaldeko munduan garatu zirenekin alderatzen badugu. Arabierako 
hitz hori —Asl errotik dator, eta aldi berean, oinarri, jatorri edo erro esan nahi 
du— Hejiraren II. mendeaz geroztik (kristau-aroaren VIII. mendea) existitzen 
da islamiar kulturaren legatuari lotutako kontzeptu gisa, eta ezagun samarra 
zen eta gaur egun ere halaxe da Élm al-Usul-az («Oinarrien Zientzia») ardura
tzen diren erudituen eta legelari musulmanen artean batez ere. Jakintsu horiei 
Usuliyyin deitzen zaie, hau da, erlijioaren oinarriei buruzko jakintza eta nagu-
sigoa dutenak, eta, gizarte musulmanean sortzen diren eta benetako mezu ko-
ranikoarekiko koherentea den erantzuna behar duten egoera berrien aurrean, 
baliabide filologiko, teologiko edo historiko hori erabiltzen dutenak, alde ba-
tetik, Islamarekiko ulermena hobetzeko eta, beste alde batetik, gai horri buruz 
erlijioak ematen duen epaia erabakitzeko.

Ildo horretatik, honako galdera hauek egin ditzakegu: Nork berma lezake eru-
ditu horien jakintza oinarrien arabera garatu dela? Zer mekanismo eta 
prestakuntza erabiltzen dituzte beren jakintza erlijiosoa lortzeko eta garran
tzizko epaiak emateko, batez ere Koranean eta Sunnan-en esanbidez aipatzen 
diren testuak aurkitzen ez dituztenean11? Fundamentalisten (hitz horrek men-
debaldean duen zentzuaren arabera) eta Usuliyyin-en arteko distantzia, azken 
horiek erabiltzen duten metodologian eta gauzatzen duten zereginaren hel-
buruan oinarritzen da. Izan ere, haien metodologia gogoetako eta arrazoizko 
esparru teoriko eta legezkoan oinarritzen da, eta legegileek behar bezala 
erabiltzeko behar adinako borondatea badute —izan ere, onartu behar da ez 
dutela beti borondate hori izan— Eskrituraren interpretazio irekia eta malgua 

11 � Sunna hitzak «ohitura edo jarduteko modua» esan nahi du. Hitzaren kontzeptuzko zentzuan, 
musulman sunni-en arabera, Muhammaden esanen eta gertaeren multzoa da, Profeta hil ondo-
ren erregistratu ziren bezalaxe. Islamiar legeriaren bigarren iturria da Koranaren ondoren.



65

egiteko gauza izango lirateke. Honako prozedura hauei buruz ari gara, esate 
baterako: al-Raí (iritzia ematea), al-Qiyas (analogia), al-Iymaa (adostasuna). 
Bestalde, Élm al-Usul-aren arabera, Usuliyyin-en azken helburua ez da ar-
basoak itsu-itsuan imitatzera mugatzen, baizik eta islamiar lege guztiak gara
tzea eta egungo bizi-baldintzetara egokitzea da helburua.

Hortaz, fundamentalismoari buruz hitz egiten denean orokorrean, esan behar 
da oinarriak eta iraganeko esperientziak funtsezko zerbait direla herrientzat, 
familientzat eta gizabanakoentzat. Nola edo hala, denok gara «fundamenta-
listak», batez ere iraganera begiratzen dugunean ikasbideez baliatzeko. Ara-
zoa sortzen da irmoki hari eusten diogunean eta iragan hori ikasteko tresna 
gisa aipatu ordez gure egungo bizitzako alderdi guztietan modu zorrotzean 
aplikatzen ditugun jarraibide eta arau aldaezin gisa aipatzen dugunean. Kasu 
horretan, goreneko balioa ez litzateke gizakia, bere premiak, bere gaitasuna 
eta zorroztasuna, bere pentsatzeko eta berriz ezartzeko ahalmena izango, his-
toria berez baizik, garai bateko protagonistek sortu eta eratu zuten bezala. 
Hau da, fundamentalista batentzat (orainalditik banandu eta iraganari lotzen 
zaiona) erlijioa ez da elementu askok eta oso desberdinek —metafisikoak 
nahiz sekularrak (erlijio-sineskerak, errituzko usantzak, transakzioak eta tra-
tu sozialak, eta abar) osatzen duten egitura, eta elementu horiek, gainera, er-
lazionatuta egon arren eta elkarren menpekoak izan arren, dialektika eta prin
tzipio oso desberdinen arabera antolatuta daude. Kasu honetan, erlijioa 
zehaztu ezin diren dogmen multzo bat da; hortaz, erlijio-sineskerei aplika
tzen zaien arrazonamendua erlijio hori osatzen duten gainerako elementuei 
—eguneroko transakzioak, esaterako— aplikatzen zaien bera izango da. Ho-
rrenbestez, bizitzaren alderdi guztiak gelditu egiten dira eta sistema mugiezin 
bihurtzen dira.

Bestalde, fundamentalismoaren fenomenoa definitzeari dagokionez, arabiar 
eta islamiar komunikabideek eta pentsalariek ere ezin izan dute ongi argudia-
tutako enuntziatu alternatibo bat aurkeztu; mendebaldeko literaturan azaltzen 
diren kategoriak errepikatzeari lotu zatzaizkio, eta, islamiar ideologoen kasuan, 
berriz, erabat arbuiatu dute ezaugarri fundamentalista, batez ere hitzaren 
mespretxuzko zentzuan, eta islamiar mugimenduaren definizioa eman dute, 
kasu gehienetan idealizatua eta panegirikoa dena objektiboa baino gehiago. 
Horrela definitu nahi du islamiar mugimenduaren hedapena islamiar buruzagi 
batek, Hassan al-Tourabi sudandarrak —Haydar I. Alik aipatu zuen (1996)—:



66

Egia esan, ez dago hitz horren [«fundamentalismo» hitzari buruz ari da] 
sinonimorik islamiar hizkuntzetan edo arabieran, bereziki. Hitz hori gerra 
ostean [Ipar Amerikako gerra zibila] hemen [Mendebaldean] gertatu zen 
fenomeno bat deskribatzeko erabili zen eta liburu sakratuaren hitzez hi
tzeko testuari eusteko joera da. Aitzitik, islamiar esparruan, mugimendu 
horrek antz handi samarra du Europako Errenazimenduarekin, benetako 
erreforma sozial bihurtu nahi duen kultura-berrikuntza globalaren mugi-
mendu gisa […] Horrenbestez, hitza nahasgarria da; izan ere, fenomeno 
oso liberala eta oso aurrerakoia deskribatzen du [islamiar mugimenduari 
buruz ari da], aurrera begiratzen duen mugimendua, eta ez mugimendu 
dogmatiko eta kontserbatzailea, atzerakoia ez esateagatik.

Beste islamiar ideologo batek, Rashed al-Gannoushi tunisiarrak, Haydar I. 
Ali-ren liburuan (1996) aipatzen den elkarrizketa batean, onartzen du nahiago 
duela «islamismo» hitza islamiar mugimenduei aplikatu, izan ere, ideologo 
horren arabera, hitz hori egokiagoa eta argigarriagoa baita. Ideologo horren 
lanetan ikuspegi sinple eta ondo egokitua azaltzen da: «“islamiarraren” kali-
fikazioa kalifikazio zibikoa da kalifikazio ideologikoa baino gehiago», eta 
adierazten du kategoria teoriko hori baliozkoa dela honako hau lortu nahi du-
ten islamiar guztiak aipatzeko:

Gizakia, zibilizazioa eta gizartea Islamaren balioen, balio horiei buruz du-
ten pertzepzioaren eta hainbat tresnaren —erabiltzen dituzten kontzeptuei 
eta tresnei buruz edozein izanik ere gure erreserbak— arabera eraiki nahi 
dutenak, zeren haiek [islamiar mugimendua] ez baitute alderdi bat osa
tzen, baizik eta korronte baten aurrean gaude.

Gaizki-ulerturik ez izateko, Elsayed Elshahed (1992) egiptoar soziologoak eta 
islamiar zientzien Frankfurteko irakasleak ere «islamismo» hitza erabili ordez 
«fundamentalismo» hitza erabiltzearen aldeko apustua egin zuen, lehenengo 
hitza honela hartuta: «jatorrizko Islamera atzera egiten duen erreferentzia-
zentzu gisa edo [XI. mendeko eruditu musulman al-Gazali aipatuta] erlijioaren 
suspertze gisa». Egile horrek berak honako hau dio: «guk nahiago dugu “be-
rriz islamizatzeaz”, edo, soilik, “islamismoaz” hitz egin».

Berdintsu, Haydar I. Ali soziologoa (1996) mugimendu horiei «islamistiko» 
etiketa gehitzearen aldekoa da, «islamiarrak», «islamistak» eta «islamis-
tikoak» bereizteko. Soziologo horrentzat, islamiar mugimenduak dauzkaten 



67

ahalmenen arabera, beren bizitza eta portaera bideratzen duten gida gisa erli-
jio-errituak gauzatzen dituztenak eta islamiar irakaskuntzei eta aginduei eus-
ten dietenak soilik ordezkatzen ditu. Aitzitik, «islamista» hitza mugimendu 
antolatuei edo erlijioa ulertzeko edo interpretatzeko modu propioa defenda
tzen duten eta erlijioa gizakiaren bizitzarako orientazio eraginkorrena ematen 
duen elementua dela uste duten korronteei buruz hitz egiteko erabiltzen du. 
Kategoria horren barruan, erlijio-aldaketaren mugimenduak sartzen ditu eta 
XIX. mendeko islamiar erreformistak aipatzen ditu, hala nola al-Tahtawui, 
al-Afghani eta Mohammad Abdu, besteak beste. Aitzitik, «islamistikoak» 
arestian aipatutako pentsalarien pentsamoldearen zati batekin bat etor dai-
tezkeen mugimenduak dira, baina mugimendu horietan militantzia aktiboa 
nagusitzen da buru-ariketa eta -ahalegina baino gehiago. «Islamistikoak», 
eransten du Haydar I. Ali-k (1996), gaur egungo erlijio-pentsamenduan soilik 
sakontzen dute eta erlijioa militantzia aktiboan eta beren helburu politikoen 
alde gauzatzeko premia duten neurrian aztertzen dute. Mugimendu «islamis-
tikoa» aktibismo politikoa eta antolamendu-ahalmenak gainditzen dituen 
joera da, baina ez dauka gaitasunik azterketa egiteko ezta buru-ariketak gauza
tzeko ere, eta horrek fanatismora eta erradikalismora eraman gaitzake, adie-
razten du aipatutako egileak.

Hortaz, «islamismoa», «islamiar fundamentalismoa» eta «Islam politikoa» 
dira, besteak beste, ikertzaileek erabili ohi dituzten hitzak erlijioa beren proie-
ktu soziokulturalaren eta politikoen oinarri gisa hartzen dituzten eta gizarte 
bat beren jatorrizko kultura islamikoaren norabideei jarraiki eraiki nahi duten 
mugimendu sozialei buruz hitz egiteko. Nolanahi ere, F. Burgat-ek (1988) 
dioenaren arabera, esan daiteke islamismoa fundamentalismotik aldentzen 
dela izaera militantea duelako eta modernotasun teknologikoa onartzen due-
lako: «hainbat kontzeptutan, islamiar guztiak fundamentalistak badira, hau da, 
testu koranikora eta Profetaren tradiziora itzultzearen aldekoak badira, aro 
musulmana birsortzeko erreferentzia moralen, sozialen eta politikoen iturri 
gisa hartuta, guztiak ez dira modu berean hurbiltzen gaira: fundamentalistak, 
zentzu horretan, ez dira islamistak. Ekintza fundamentalista eremu moralera 
mugatzen da eta ez du ekintza politikoa kontuan hartzen. Fundamentalisten 
kredoan susmagarria izanik, modernotasun teknologikoa esanbidez onartu 
dute islamistek». Aztertzen ari garen fenomenoaren nahas-mahasa ulertzeko 
funtsezko ikertzaile Gema Martín Muñoz (1999) andreak, ordea, zehazten du 
islamismoak erlijioa berriz interpretatu nahi duela eta tradiziotik oinordetzan 



68

hartutako elementu asko arbuiatzen dituela, baina antzeko behaketa egiten du 
eta honako hau adierazten du: «islamismoaren prestakuntza-prozedura intelek
tuala fundamentalista da». Nolanahi ere, ikertzaile horren ustez, mugimendu 
fundamentalista guztiak ez dira islamismoan bukatzen eta antolamendu isla-
mistaren prestakuntza guztiak ez dira modu berean adierazten.

Horrenbestez, egoera islamistaren behaketak ere ahalbidetzen du bi korronte 
bereiztea: korronte batek egungo mugimendu islamista gehienak ordezkatzen 
ditu, erreformista da, ez du modernizazioa ukatzen eta sozialki gehiengoa du; 
bestea, ordea, tradizionalista da, Islamaren iturrietara (Korana eta Sunna) 
itzuli nahi du eta iturri horiek egungo gizarte eremu guztietan aplikatu nahi 
ditu zorrotz eta zehazki, hala nola Al-Yamaá al-Islamiya Egipton. Roy-ren 
arabera (1992), lehenengo korronteak islamiar erlijioaren funtsetan oinarritu-
ta dagoen eredu sozial eta politiko eguneratua defendatzen du, baina tradi-
zioa, herri-erlijiositatea eta superstizioak kritikatzen ditu. Halaber, beste ko-
rronte bat ere badago, iraganean esan denaren hitzez hitzekotasuna onartuz 
berrikuntza arbuiatzen duena, testu sortzaileen eta testuen iruzkingileen ekar-
penaren jarraitutasuna onartzen duena, eta oinarrizko printzipio gisa imita-
zioa hartzen duena eta Chariári buruz12 batez ere ikuspegi juridikoa eta inpe-
ratiboa duena.

Gema Martín Muñoz (1999) ikertzaileak interpretazio bera, hots, arabaiar/is-
lamiar gizartearen bi joera horiek daudelako interpretazioa indartzen du eta 
argi eta garbi zehazten du islamista erradikalak «klandestinoak, gutxienenak 
eta gizartetik urrunen daudenak direla, eta islamiar Hiri “puruaren” utopiari 
aldatu gabe eutsiko diotela gogor eta utopia horretatik aldentzen den ororen 
aurrean amorerik eman gabe». Aitzitik, ikusketa erreformistari eusten dioten 
korronteak, aipatutako egilearen arabera «gehiengodunak dira eta harremane-
tan daude etengabe gizartearekin, eta gizarteko kideen benetako helburuekin, 
alderdi politiko bilakatuko dira; horretarako, beren kontrako ekintza konsti-
tuzio-esparruan mugatuko dute eta beren teoria aldatzen ari den errealitatera 
egokituko dute».

12 � Chariá hitzak «jarraitu beharreko bidea» esan nahi du hitzez hitz. Hitzaren kontzeptuzko zentzuan, 
musulmanaren eskubideei eta betebeharrei buruzko arauen multzoa ordezkatzen duen islamiar 
legea izango litzateke; era berean, eskubide eta betebehar horiek Koranean, Muhammaden por-
taeran —Profetak esandakoei eta egindakoei Sunna deitzen zaie— eta, azkenik, Iytihad-en (arra-
zonamendu intelektuala eta komunitateko jakintsuen adostasuna) inspiratuta daude.



69

Hain konplexua den fenomeno hori eta horren kudeaketan esku hartzen duten 
kausak aztertu nahi dituzten azalpen-teoria asko daude. Ikuspegi gehienek 
garrantzi handiagoa ematen diote testuinguru historikoari, eta testuinguru ho-
rretan, osagai politikoak, sozialak, kulturalak eta erlijiosoak elkarrekin nahas-
ten dira batzuetan, eta, beste batzuetan, aldiz, beren kabuz jarduten duten ze-
regin erabakitzailea izanik. Horren haritik, Muhammad Arkoun-ek (1998) 
adierazten du islamismoaren eta estremismoaren arrakasta ulertzeko, ez direla 
ahaztu behar, lehenik eta behin, alderdi demografikoak, ekonomikoak, poli-
tikoak eta kanpoko esku-hartzea. Sorbonako Unibertsitateko irakasle emeritu 
den pentsalari musulman horrek adierazten du Islamari erlijio gisa fenomeno 
horren kausak esleitu aurretik gizarte musulmanaren egungo testuingurua az-
tertu behar dela; horretarako, argudiatu behar da gizarte batek bizi dituen 
zirkunstantziek (edozein izanik ere erlijio-kredoa) erabakitzen dutela gizarte 
horretan praktikatzen den erlijiositate-maila eta mota.

Étienne-ren ustez, (1987) islamismoaren sorrera azaltzen duen kausa handia 
«dagokion mendeko erronkei erantzuteko premia da». Islamismoa ideologia 
mugiarazlea bihurtuko da, porrot egin duen modernitatearen ondorioz antola
tzen dena, biztanle gehienen frustrazioa eragin zuena, eta, horren ondorioz, 
biztanle horiek identitate- eta erlijio-arloko babesa bilatzeko prozesuan sartu 
ziren. Modernizazio-prozesuak proiektu hutsalak izan dira, eta goberna
tzaileen ustelkeriaren ondorioz eliteei lagundu eta gainerako biztanleak zapal-
du besterik ez dute egin. Bichara Khader ikertzaileak (1995), beste ikertzaile 
askoren artean, adierazten du jendea bere erlijio-gotorlekura itzultzea ezin 
dela gizarte musulmanen modernizazioaren aurkako erreakzio gisa hartu, fun
tsik gabeko modernizazio-proiektu honen ondorio gisa baizik. Erlijioaren 
ikuspegitik, gai horri dagokionez Elsayed Elshahedek (1992) adierazten du 
Islamak ez duela inoiz zientziaren aurka egin, eta egindako adierazpena be-
rresteko Muhammadek esandako honetan oinarritzen da: «zientzialariak Pro-
feten legezko jaraunsleak dira»; izan ere, zientzialariek beren produkzio-lana 
egiteko betebehar sakratua baitute.

Arabiar-islamiar munduak gaur egun bizi duen egoera politiko eta soziala 
kontuan hartuta, esan dezakegu egungo mugimendu islamistak azaltzen eta 
defendatzen duela hobekien biztanle gehienen eskaera, premiazko aldaketa 
politikoak eta ekonomikoak sartzeko eta gobernuen nagusikeriarekin buka
tzeko premiari buruzko eskaera, alegia. Mugimendu horren diskurtsoak al-



70

daketak nahi dituen alde batera utzitako jendea mugiarazten du, eta jende ho-
rrek, era, berean, islamiar adierazpenean aurkitzen du berdintasun sozialaren 
eta politikoaren eremuan modu librean parte hartzeko eskubidearen alde egi-
ten dituzten borroketarako euskarria.

Diskurtso islamistaren arrakastak zerikusi handia du bere mezuaren edukiare-
kin, baita mugimendu horren buruzagien, militanteen eta jarraitzaileen profil 
soziologikoarekin ere, eta mugimenduaren izaera kontuan izanda, gehiago da 
hiri-arlokoa landa-arlokoa baino. Izan ere, mugimendu horren planteamendu 
politikoak sakonki sartu dira hiriko eremu sozialetan eta oihartzun txikiagoa 
dute nekazarien artean, nekazariek konpromiso handiagoa baitute tradizioare-
kin beren herrialdeetako sistema politikoetan aldaketak egiteko premiarekin 
baino. Teorialari islamistek lortu dute beren diskurtsoaren inguruan zientzia-
adarretako fakultateetako unibertsitario lizentziadun, irakasle, akademiko, tek
nikari, ingeniari eta ikasle kopuru handi bat biltzea, hain zuzen ere, estatu-
botereen promesak —politika-askapenei, hobekuntza ekonomikoari eta 
berealdiko erabakiak hartzeari eta herrialde kolonizatzaileetako edo koloniza
tzaile ohietako politiken mende ez dauden erabakiak hartzeari dagozkienak— 
ez bete izanagatik marjinatuta eta zapuztuta zeudenak. Era berean, islamiar 
mugimenduaren buruzagien jatorria, Gema Martín Muñoz ikerlariak (1999) 
dioenaren arabera, ez da «ulemen taldea, ezta islamiar erakunde klasikoak 
ere», eskola-sistema modernotik eta espezialitate zientifikoetatik baizik. Izan 
ere, honako hau adierazten du aipatutako soziologoak: «Anaia Musulmanen 
13, sortzailea, Hasan al-Banna, […] ez zen inoiz eredu tradizionalen araberako 
erlijio-gizona izan. Dar al-Ulum-eko kairotar unibertsitate modernoan presta-
tu zen, eta ez Al-Azhar-eko islamiar unibertsitatean. […] Eta Sayyed Qutb, 
al-Banna bezala, Dar al-Ulum-etik igaro ostean, Egiptoko elite nazionalista 
eta liberalaren partaide izan zen 42 urte bete arte, eta AEBetan egonaldi luzea 
egin zuen». Orobat, mugimendu horretako gainerako ideologo gehienak Euro-
pako edo AEBetako unibertsitate-zentroetan prestatu ziren. Bestalde, esan be-

13 � Anaia Musulmanak: «Yamaát al-Ijuan al-Muslimin-en» elkartea da eta 1928an sortu zen Egipton. 
Arabiar-islamiar gizarteetan ondoren garatu ziren mugimendu islamista gehienen ama aitzindari
tzat hartzen da. Garrantzi handia ematen dio hezkuntzari gizartea berriz islamizatzeko bitarteko 
nagusi gisa. Hasietatik aldatzeko eta berritzeko proposamena izan zen, eta gizabanakoarekin eta 
familiarekin lan egin zuen behar ziren aldaketa politikoak lortzeko. Elkarte horren sortzaileak, Ha-
san al-Bannak, ordezkapenezko sistema politikoan parte hartzea defendatzen zuen eta haren 
ustez bateragarria zen Islamean ezarritako gobernu-sistemarekin.



71

har da erakunde islamistak osatzen dituztenak direla hobekien egokitzen dire-
nak baliabide tekniko modernoetara, eta, komunikabideetan duten presentziak 
eta Interneteko sarearen hizkuntzari buruz duten jakiteak etengabe erakusten 
dute propagandarako tresna egungoenak erabiltzeko gaitasuna dutela. Gizar-
te-klase pobreak erakartzea lortu dute, baina horretaz gain, beren mezua gizar-
teko talde guztien artean ere hedatu da.

Baina, gizarte musulmanaren sektore sozial eta urbanizatu zabal horiek zerga-
tik ematen diote sinesgarritasuna Chariá ezartzea erreklamatzen duen mugi-
mendu bati? Nahitaezkoa da adieraztea, islamiar mugimenduaren literaturaren 
arabera, Chariá-ren sistema defendatzeak ez duela derrigorrez esan nahi isla-
miar ordena estankoa eta dogmatikoa sortuko denik, baizik eta bere legatu 
kultural eta erlijiosoari bizkarra ematen ez dion gizartea sortzea dela helburua, 
idiosinkrasia horrekin eta berezko ezaugarri horiekin sentikorra den moderni-
tatea egitea defendatzen duen gizartea, alegia.





73

4 Kontrastatze enpirikoa eta ikerketa 
metodologia

4.1.  Sarrera

Kapitulu honetan azaltzen den informazioa, ikerketa enpirikoari buruzkoa, 
neurtzeko tresna eraikitzeko prozesu osoaren emaitza da, baita prozesu hori 
EAEko hiru Lurralde Historikoetan bizi den komunitate musulmaneko kide 
diren 121 parte-hartzaileren lagin bati aplikatuz bildutako datuen interpreta-
zioaren emaitza ere. Helburua zera da, azterlan horren bitartez, elkarrizketatu 
horiek, beren burua sinestuntzat hartzen dutenek eta beren erlijio musulmana-
ren errituak egunero praktikatzen dituztenek, adierazten duten fundamentalis-
mo-mailari buruz liburu honen sarreran iradoki genituen galderei erantzutea.

Hill eta Hood-ek (1999) Measures of Religiosity liburuan fundamentalis-
moaren fenomenoaren konplexutasunari eta fenomeno hori interpretatzeko 
zailtasunari buruz egindako baieztapenak kontuan hartzen baditugu, ondo-
riozta dezakegu hitz anbiguoa izateaz gain, «fundamentalismoa» neurtzeko 
tresna bat aplikatuz azterketa enpirikoaren eraginpean jartzeko zaila den feno-
menoa dela. Adituek hainbat ikuspegitatik landu izan dute: ikuspegi politiko-
tik, erlijiosotik, soziologikotik, antropologikotik eta abar. Horrenbestez, ikus 
dezakegu literatura espezializatuan kontzeptu horri buruzko hainbat definizio 
eta esanahi ugari daudela, eta horrek are gehiago zailtzen du fenomeno horren 
ezaugarriak proba edo test baten bitartez modu objektibo eta zorrotzean azter-
tu eta kuantifikatu ahal izateko zeregina.

Beraz, galdesorta egin aurretik, nahitaezkoa zen labur-labur definitzea zer 
ulertzen den fundamentalismotzat, eta fenomeno horrekin lotzen diren ezau-
garri komunak zehaztea. Horrenbestez, jarrera fundamentalistari buruzko 
hainbat ezaugarri identifikatu ahal izan ditugu (batzuk objektiboak direlako 
hautatu ditugu, eta beste batzuk baztertu egin ditugu; izan ere, gure ustez, ez 
daukate lotura argirik fundamentalismoarekin), askotan, fundamentalismoari 
buruz ikertzaileek emandako definizio gehienetan azaltzen direnak. Hautatu-



74

tako ezaugarriak (ondoren aipatuko ditugu), alderdi oso esanguratsuak dira 
gure ustez, eta kontuan hartu beharrekoak gure neurri-eskala diseinatzerakoan. 
Aipatutako ezaugarriak honako hauek dira: (1) barne- eta kanpo-autokritika, 
(2) isolamendua, (3) erlijio-tolerantzia, (4) moderazioa, eta (5) autoritarismoa.

Ikerketa honetan ezarritako helburu espezifikoei erantzuteko, landa-lana egi-
teko galdesorta hautatutako laginari aplikatu zitzaion. Gure ustez, laginaren 
tamaina (121 parte-hartzaile musulman) nahikoa da lortutako emaitzak euskal 
gizartean finkatuta dauden gainerako musulman sinestun eta praktikanteei 
orokortzeko, izan ere, landa-lanean ikusi baita azken 25 elkarrizketetan parte-
hartzaileek ematen zituzten erantzunak, orokorrean, bat zetozela aurretik elka-
rrizketatuek eman zituzten erantzunekin eta, beraz, horrek adierazten zigun 
lagina handitzeak ez zuela nahitaez ekarriko lortutako emaitzak modu 
esanguratsuan aldatzea.

Jarraian, gure ekite teorikotik atera genituen ondorioak proban jartzen ahale-
ginduko gara datu enpirikoak erabiliz. Era horretan, arestian aipatu ditugun 
bost alderdiei buruzko informazio guztia bildu, erregistratu eta aztertuko 
dugu. Azterlanaren zati honi honako egitura formal hau eman diogu.

4.2.  Galdesorta eraikitzeko eta balioesteko prozesua

Prozesu honetan, neurtzeko tresna bat diseinatu nahi izan dugu, aztertutako biz-
tanleriaren, hots, Euskal Autonomia Erkidegoan bizi den komunitate musulma-
naren, ezaugarriekiko eta berezitasunekiko ahalik eta fidagarriena eta neurrikoe-
na. Horretarako, hasiera batean, 28 itemeko galdesorta bat egin dugu eta, 
ondoren, 35 item jarri behar izan ditugu proposatutako aldagaiak ahalik eta mo-
durik zehatzenean eta fidagarrienean neurtzeko. Bestalde, hasiera batean horrela 
egitea pentsatu bagenuen ere, erabaki dugu Scriptural Literalism Scale (Hogge & 
Friedman, 1967) eskala ez erabiltzea, izan ere, eskala horretako itemek aldagai 
bat (testu sakratuak hitzez hitz irakurtzeko maila) neurtzen baitute, baina guk 
ere, azkenean, erantsi ahal izan dugu aldagai hori azterlan hau dela-eta prestatu 
genuen neurketa-tresnan 28 galdera egin ordez 35 galdera egin baititugu.

Gure galdesortaren baliozkotasuna eta eraginkortasuna baldintza erreale-
tan bermatzeko, azterlan honen xede den biztanleriaren partaide den lagin 



75

txiki batekin frogatu dugu. Bien bitartean, ahaleginak egin ditugu proba 
pilotu honek gure landa-lanak izango zituen baldintza berak izan ditzan 
bermatzeko. Helburua zera zen, gure tresnak zenbateraino funtzionatzen 
zuen kontrastatzea, baita helburua praktikan betetzen ote zuen ere, hasiera 
batean nahi zen bezala. Horretarako, 22 elkarrizketa inguru egin dizkiogu 
Araban, Gipuzkoan eta Bizkaian bizi diren komunitate musulmaneko or-
dezkari eta kide multzo bati, eta talde hori honela banatu zen: 6, 5 eta 11 
lagun, hurrenez hurren. Elkarrizketa gehienak komunitate horren kultu-
zentroetan egin ziren, beste batzuk, ordea, elkarrizketatuen etxeetan egin 
ziren.

Galderen argitasuna egiaztatzeko, elkarrizketak egiten genituen bitartean, gal-
dera horiek eragiten zuten erreakzio mota, elkarrizketatuek galdesortaren edu-
kiari eta asmoei buruz egiten zizkiguten zehaztasunak eta ematen zizkiguten 
argibideak idatzi ditugu. Nahitaezko proba horrek balio izan digu hainbat gal-
dera anbiguo eta desegoki kentzeko. Mota horretako galderak kendu eta beste 
galdera argiago eta ulergarriago batzuk jarri ditugu. Era berean, egiaztatu ahal 
izan dugu komenigarria zela itemen ordena aldatzea erantzunen arintasuna 
bermatzeko. Gure ustez, prozesu honek modu erabakigarrian lagundu dio gal-
desortaren logikari eta barruko oinarriari, baita itemen fidagarritasunari eta 
egokitasunari ere.

4.3.  Galdesortaren deskribapena

Fundamentalismoa neurtzeko egin dugun eskalak 35 item dauzka eta 20-30 
minutu behar dira galderak egiteko. Itemek hiru gai handiri buruz hainbat iri
tzi ematen dituzte, eta iritzi horien tonua negatiboa nahiz positiboa da:

• � Gizabanakoak gainerako pertsonekin (batez ere erlijio-gaietan iritzi des-
berdina dutenak) duen harremana,

• � bizi deneko gizartearekin, orokorrean, duen harremana (bizitza antola
tzeko eta ulertzeko moduak, gizabanako horrek beti partekatzen ez di-
tuen ikuspegietan oinarrituta daudenak, ezartzen dituen gizartea) eta

• � pertsona batek bere iragan kulturalaren eta erlijiosoaren inguruan duen 
ikuspegia (pertsona horrek sinisten duen testu sakratua barne).



76

Zehazki, helburua zera da, hiru maila horiekin lotutako erlijio-kontzeptuek 
elkarrizketatuko musulmanen jarreran nola eragiten duten jakitea. Erantzunak 
Likert motakoak dira eta erakusten dute elkarrizketatua zenbateraino dagoen 
ados galdesortako esaldiekin. Eskalako iruzkinei erantzuten zaienean, modu 
horren onespen- edo desonespen-maila zehaztuz egiten da, eta erantzun nahi 
ez bada, galdera erantzun gabe uzten da:

• � «Erabat ados».
• � «Neurri batean ados».
• � «Ados».
• � «Desados».
• � «Neurri batean desados».
• � «Erabat desados».

Galdesortan azaltzen diren iritzi gehienak (25 item inguru) ikertzaileak berak 
egin ditu, fundamentalismoari buruzko gogoeta pertsonalaren arabera, eta go-
goeta hori bibliografia zabal bat irakurriz eta gai horren inguruan garatutako 
lantze teorikoei esker aberastu du. Aitzitik, gainerako 35 itemak (10 guztira), 
alde batetik, fundamentalismoa eta, bestetik, dogmatismoaren kontzeptua 
neurtzeko beste egile batzuek egindako eskaletan inspiratuta daude. Honako 
tresna hauek erabili ditugu 10 item horiek garatzeko:

• � Christian Liberalism Scale (Stellway, 1973). Eskala honetako lehenengo 
itema honako hau da: Science and religion are both equally good ways to 
find the truth. Itema honela idatzita azaltzen da gure galdesortan: «Erlijioak 
zientziaren zeregina eta gizartearen pentsamendua sustatu behar ditu».

• � Religious Fundamentalism Scale (Altemeyer & Hunsberger, 1992). Eskala 
horretako hiru item erabili dira inspirazio gisa gure galdesortako hiru iritzi 
idazteko. 2., 5. eta 19. itemak dira, eta honako hau diote: All of the religions 
in the world have flaws and wrong teachings; Religion must admit all i­ts 
past failings and adapt to modern life if it is to Benefit humanity eta There 
is no body of teachings, or set of scriptures, which is completely without 
error. Iritzi horien antzeko iritziak, gure galdesortan azaltzen direnak, ho-
nako hauek dira: «Nire kulturaren historia berrikusterakoan, batzuetan 
ikusten dut batzuek akatsak egin zituztela iraganean»; «Sinestun batek bere 
fedearen oinarriei eutsi nahi badie, hobe izango du bizitza modernora ez 



77

egokitzea» eta: «Normala da onartzea beste erlijio batzuk osatzen dituzte-
nen artean jende zintzoa eta ona dagoela, nire erlijioa osatzen dutenen ar-
tean jende ez zintzoa eta oker dabilena dagoen bezalaxe».

• � The Dogmatism Scale (Rokeach, 1956). Eskala horretan bost item hartu 
ditugu inspirazio-iturri gisa, honako hauek dira: The United States and 
Russia have just about nothing in common; Even through freedom of 
speech for all groups is a worthwhile goal, it is unfortunately necessary 
to restrict the freedom of certain political groups; When it comes to di-
fferences of opinion on religion, we must be careful not to compromise 
with those who believe differently from the way we do; In times like the-
se, a person must be pretty selfish if he considers primarily his own ha-
ppiness eta; A group wich tolerates too many differences of opinion 
among i­ts own members cannot exist for long. Iruzkin horiek oinarri 
hartuta, honako item hauek egin ditugu gure eskalarako: «Ekialdearen 
eta Mendebaldearen artean dauden kultura-aldeek aberastasuna ekar de-
zakete enfrentamendu bat baino gehiago, bereiziki Ekialdeak pairatzen 
duen bidegabekeria bukatzen bada»; «Adierazpen-askatasuna guztiek 
bermatu behar dute, nahiz eta baten batek besteak kritikatzeko erabili»; 
«Erlijio-gaiei buruz ez banago ados norbaitekin, uste dut borondate argia 
daukadala bestearen ikuspegia ulertzeko ahalegina egiteko»; «Garai ho-
netan, hobe da berekoia izatea eta nor bere premiez soilik arduratzea» eta 
«Bere kideen artean kritika onartzen duen taldeak ez du asko iraungo».

• � The Right-Wing Authoritarianism Scale (Altemeyer, 1996). Eskala hone-
tako 19. itema hartu dugu inspirazio-iturritzat. Item hori honako hau da: 
Everyone should have their own lifestyle, religious beliefs, and sexual pre-
ferences, even if it makes them different from everyone else. Gure tresnan 
idatzi dugun iritzia honako hau da: «Pertsona bakoitzak bere bizimodua 
izateko eskubidea du, baita bere sinismen propioak izatekoa ere, nahiz eta 
gainerakoen bizimoduarekiko eta sinismenekiko desberdinak izan».

4.4.  Aldagaiak identifikatzeko irizpideak

Galdesorta baten alderdi garrantzitsuenetako bat neurtzeko erabiliko diren al-
dagaiak dira, baita aldagai horiek aztertutako gaiarekin duten elkarrekikota-
suna ere. Premisa horrekin, neurtzeko eskalaren edukia eratu dugu, betiere 



78

xehetasunak eta ikerlan honen xede den biztanleria musulmanaren mentalitate 
kulturalerako eta erlijiosorako itemek eduki dezaketen esanahia kontuan har-
tuta. Galdesorta osatzen duten esaldiak eta esamoldeak komunitate horren 
idiosinkrasia-aipamenetera egokitu behar direla azpimarratu da, batez ere, ho-
riek arabierara itzultzeari dagokionez.

Aurreko fase batean, eta fundamentalismoaren fenomenoari buruzko iritziak 
eta oharrak erkatu eta bildu ostean, ondorioztatu dugu norbanako baten jarrera 
fundamentalista batek honako hau ekartzen duela:

a)	 �Iragana mito bihur­tzen da eta iraganeko figurak laudatu egiten dira. 
Fundamentalista modu zorrotz eta zurrunean lotzen zaio bere kultura- 
eta erlijio-legatuari. Fundamentalistarentzat, iraganean gertatu zen oro 
(hura iragan horrekin identifikatzen da) ezin da zehaztu eta ezin da al-
datu, bereziki testu sakratuak direnean, ez baitu inola ere onartzen testu 
horiei koma bat eranstea edo kentzea. Iraganari buruz hitz egiten de-
nean, ez dago zalantzarik, ez da galderarik egin behar, soilik men egin 
eta onartu egin behar da, iraganean daudelako ziurtasunak. Iraganeko 
esperientzien eta desiratzen ditugun historien hartzailetzat dauka bere 
burua, eta bere eginkizuna esperientzia eta historia horiek errepikatzea 
eta transmititzea izango da, horien inguruan arrazoi kritikoa aplikatu 
gabe. Beraz, jarrera fundamentalista batek aldaketen, zientziaren eta 
modernizazioaren aurkako osagai indartsu bat izaten ditu.

b)	 �«Besteekiko» distan­tzia eta interesik eza izateko joera, batez ere sinis-
men berak ez dituztenekin. Are gehiago, fundamentalista besteekin al-
deratuta, eta bere inguruneko gizartearekin alderatuta, arraroa eta be-
rezia da eta ez du zerikusirik haiekin. Ingurunea bidegabekeria gisa 
sumatzen du, baita sortzeko eta eratzeko esperientziaren desbideratze 
gisa ere, eta, horregatik, ingurune hori mehatxu bat da harentzat, 
dauzkan sinismenak deuseztatu edo, behintzat, ahuldu edo indargabetu 
nahi dizkiona. Horregatik sortzen da eta bidegabetzat, ezezaguntzat edo 
galdutzat hartzen den bitarteko horretatik bereizteko eta horren aurka 
harresiak eraikitzeko eta ezagunago duen bitartekoari atxikitzeko ideia 
behin eta berriz azpimarratzeko premia. Fundamentalistak nahi duen 
ingurune sozial hori ez badago, eremu indibidualean, familia-eremuan 
edo gizarte-eremuan sortzeko ahalegina egiten du, baita inposatzekoa 



79

ere. Harremanekin hausten bada, kasu honetan, barruko sinismenen 
koherentziari eta baliozkotasunari oso-osorik eutsi dakioke, eta sinis-
men horietan dauden kontraesanak murriztu egiten dira, izan ere, azken 
batean, sinismen horiek ez erkatzea edo ez alderatzea lortu nahi baita.

c)	 �Per­tsona hori ados ez dagoen per­tsonen ikuspegia uler­tzeko prest ez ego-
tea edo benetako borondaterik ez izatea. Hau da, fundamentalistak beste 
pertsona batzuekin hitz egitea onartzen badu, baieztapenen adierazpena 
besterik ez du egingo. Ez du inolako ahaleginik egingo «bestearen» ikus-
pegia ulertzeko. Jarrera fundamentalistaren abiapuntua da «besteek» di-
tuzten sinismenak erabat okerrak direla. Aitzitik, fundamentalistaren 
ideiak egia ezin hobea dira, eta Jainkoak onartu eta sarituko duen egia 
bakarra. Pertsona horren ustez bere sistema eta balioak onak eta onuraga-
rriak dira besteentzat, baina horretaz gain, uste du baimena duela edozein 
bitarteko bidez ideia horiek ezartzeko eta inposatzeko. Horrenbestez, 
mentalitate fundamentalistak ez du aintzat hartzen beste taldeek —meha
txu potentzialtzat hartzen dira haien sinismenen baliozkotasunerako— 
beren uste sendoak eta erritualak izateko, bizitzeko eta praktikatzeko zi-
legitasuna eta eskubidea. Horretaz gain, ikusten da aniztasun erlijiosoaren 
edo politikoaren aurkako joera handia dagoela.

d)	 �«Bestearen» errealitateari buruzko ikuspegi lausoa eta zehaztugabea. 
Fundamentalista batek ez du bere burua gai ikusten «bestearen» alderdi 
positiboak onartzeko, nahiz eta beste hori oso zuzena eta ona izan. Per
tsona horren ustez beste kulturen ezaugarri diren desberdintasunak 
gaindiezinak dira, eta, gainera, eragozpen bat dira elkartzeko eta 
bizikidetzarako. Bestalde, jarrera fundamentalista batek muturreko 
eta erabateko sinismenekin identifikatzeko joera du, baita erdigunetik 
eta tarteko ideietatik urrun jartzekoa ere.

e)	 �Jokabide erradikalak eta jarrera gogor eta autoritarioak justifika­tzen 
dira fedeari eusteko edo fedea heda­tzeko bitarteko gisa. Fundamenta-
lista baten ustez, «bestearekiko» erlazioa etengabeko borroka da eta 
uste du beste horrekiko harremanak ez diola inoiz aberastasunik eka-
rriko, baizik eta gatazkak sortzeko iturri izan litekeela. Izan ere, «bes-
tea» bizimodu eta moraltasun hutsalen, ustelduen eta ezpuruen irudia 
da. Hortik sortzen da «beste» horren gainean irudi estereotipatuak eta 
negatiboak etengabe garatzeko eta sustatzeko joera. Eta horrela lortzen 



80

du bere zirkulua osatzen ez dutenen gainean neurriz kanpoko agintari
tzaren egikaritzapena eta errepresioa justifikatzea. Bestalde, pen
tsamolde fundamentalistak emakumeari buruzko ikuskera berezi sama-
rra du (nahiz eta, ikuspegi historikoaren arabera, bat etorri ospe handiko 
idazle eta filosofo askoren iritziekin): emakumea —irizpide dogma-
tikoetan eta zientifikoak izan nahi duten teorietan oinarrituta— izatez 
gutxiagotzat hartzen da; ez da gai gizonak egiten dituen eginkizun be-
rak eraginkortasunez gauzatzeko; gizartean duen «zeregina» bere ume-
tokiarekin lotuta dago, ezkontzara eta amatasunera mugatua; gizona 
behar du beti tutore eta babesle gisa; ez dauka behar adinako buru-gai-
tasunik erabakiak hartzen parte hartzeko eta abar.

4.5.  Aldagaiak eta horien justifikazioa

Fundamentalismoari buruzko postulatu horiek oinarri hartuta, pertsonalitateari 
eta jarrerari buruzko bost aldagai ezarri ditugu, eta aldagai horiek fenomeno 
horren erabakitzaileak eta ezaugarriak dira gure ustez. Hortaz, ondoren aipatuko 
ditugun bost aldagai horietako bakoitza behatzeko eta aztertzeko, zazpi itemez 
osatutako galdera multzo bat egin dugu; galdera horien bitartez, arestian aipatu 
ditugun ezaugarriekin zuzenean erlazionatuta dauden iritzi orokor batzuei buruz 
elkarrizketatuak duen jarrera aztertu nahi da. Honako hauek dira bost aldagaiak.

4.5.1.  Autokritika

Kontzeptu hori bi «autokritika» motatan oinarritzen da: bata barne-mailan 
gauzatzen da, eta bestea, aldiz, kanpo-mailan. Lehena pertsona batek bere tra-
dizioak eta ohiturak zehatz aztertzeko eta bere akatsak eta mugak aitortzeko 
duen ahalmena da. Bigarrenak, ordea, besteei buruz ezagutzen dituen edo iris-
ten zaizkion irudien eta informazioen aurrean espiritu kritikoa erabiltzeko 
duen gaitasunarekin zerikusia du, beste horiek eduki ditzaketen ezaugarri eta 
obra onak onartuz. Beraz, «autokritika» pertsona batek sinisten dituen kon
tzeptu erlijiosoei eta kulturalei dagokienez atzera begiratzeko ariketa osasun
tsua da, egin izan diren hutsegiteez jabetzeko eta arrazoiaren argitan jartzeko. 
Horren guztiaren arabera, bi «autokritika» mota horiek beharrezkoak dira per
tsona batek dohain hori ote duen eta erabiltzen ote dakien berresteko eta balio-



81

esteko. Horren haritik, esan behar da helburua ez dela egon daitezkeen akats 
eta hutsegite horiek gogor gaitzestea eta alferrik zigortzea, baizik eta bene-
tako, arrazoizko eta zentzuzko gogoeta eta berrikusketa egin behar da gure 
ekintzei, gainerakoekin (bereziki guk bezala pentsatzen ez dutenekin) ditugun 
harremanei eta gure legatu eta memoria historikoari buruz.

Baina, zer esan nahi du erlijio-legatuaren aurrean espiritu kritikoa izateak? Au-
tokrikita aplika al dakieke legatu honetako testu sakratuei? Zenbateraino du 
jarrera fundamentalistak izateko joera sinestun batek uste izatea testu sakratua 
beretzat eta bere bizitzarako lehen mailako iturria edo iturri esklusiboa dela? 
Eskrituren eta fundamentalismoaren arteko harremana oso ezaguna da eta oso 
ondo dokumentatuta dago. Erlijio handietako erlijio-sinestun guztiek testu 
sakratu batera jotzen dute eta testu hori oso serio hartu behar dute, erabateko 
inerrantzia duen agerkunde jainkotiarra baita. Egile askoren ustez, liburu sakra-
tu bat irakurtzeko eta interpretatzeko moduak erakusten du zein den sinestun 
baten fundamentalismo-maila. Suposatzen da irakurketa zenbat eta hitzez hi
tzezkoagoa izan, orduan eta aukera handiagoa izango dela fundamentalismoan 
erortzeko. Ruthven-en (2004) arabera, «fundamentalistek, leku guztietan, be
neratzen duten testuaren hitzez hitzeko interpretazioa egiten dute».

Aldagai hori galdesortan azaltzen diren eta bakoitzari eman zaion zenbakiaren 
arabera ordenatutako item hauek neurtuko dute:

«Autokritika» neurtzen duten zazpi itemak
  3. � Erlijioak zientziaren zeregina eta gizartearen pentsamendua sustatu behar ditu.
  6. � Adierazpen-askatasuna guztiek bermatu behar dute, nahiz eta baten batek bes-

teak kritikatzeko erabili.
  9. � Bere kideen artean kritika onartzen duen taldeak ez du asko iraungo.
14. � Erlijio-buruzagiek erlijioari buruz egiten diren galdera eta sortzen diren zalan

tza oro onartu eta erantzun behar dute.
21. � Sinestun batek bere arbasoak imitatu behar ditu erabat, izan ere, nahiz eta asko 

saiatu sinestun horrek ezin izango baitu ekarpen berririk egin.
26. � Nire kulturaren historia berrikusterakoan, batzuetan ikusten dut iraganean ba

tzuek akatsak egin zituztela.
35. � Nire erlijioaren liburu sakratuan puntuazio-markak (koma, galdera-ikurrak eta 

abar) jartzea urrats egokitzat hartzen da, liburua hobeto ulertzen laguntzen baitu.



82

4.5.2.  Isolamendua

Gizabanako batek hartzen duen jarrera separatista da (hitzaren zentzu sozia-
lean eta kulturalean) bere eta gainerakoen artean alde bateraezina ezartzeko. 
Era berean, mundutik aldentzeko joera hori gehiago areagotzen da erlijio-ere-
muan, fundamentalismoak eremu horretan bilatu eta deskribatu nahi ditu «iso-
lamendu» horren ideiarekin bat datozen oinarriak eta kontzeptuak. Eta aurki
tzen ez baditu, irudimena abian jartzen du iragan sakratuko pasarte batzuk 
interpretatzeko lortu nahi duen bereizketaren seinale garbi eta legitima
tzailearen seinale gisa.

Ildo horretatik, Müller-Fahrenholz-ek (1992) fundamentalismoaren fenome-
noari buruz egiten duen hurbilketa psikologikoan honako hau adierazten du: 
«Fundamentalismus. Ein Phänomen der Gegenwart («Fundamentalismoa. 
Egungo fenomenoa») liburuko ideiei kasu egiten badiegu, fundamentalismoa 
alienazioaren ondorio da. Fundamentalistek honako hauei buruz hitz egiten 
dute behin eta berriz, esaterako: «isolamendu pertsonalez», «gizarte-bazterke-
riaz», «etika- eta -kultura-arloko deserrotzez» […]».

Deigarria da ikustea zenbaterainoko paralelismoa dagoen alderdi honetan (eta 
beste mota bateko beste askotan) hiru erlijio monoteistetan: judaismo segrega-
zionistan, esaterako, Itun Zaharreko hainbat testu erabiltzen dira, eta testu ho-
rietan gogor zigortzen dira «lohitzat» eta «fedegabekotzat» hartzen diren beste 
herrialdeak, haiekin ez nahastea, ez ahaidetzea edo harremanetan ez egotea 
justifikatzeko. Goyim hitza erabiltzen da judaismoaren sinismen berak ez di-
tuzten herri «ez judu» horiek aipatzeko. Batzuetan, herri horiekiko gupidarik 
eza justifikatu izan da; kristautasunean bekatarien erreinuaz hitz egiten da, eta 
hortik atera egin behar da, horri kontrajarrita, esanekoen edo «pusillus grex 
(artalde txikia)» erreinua dago; eta Islamaren kasuan ohikoa da gourabaá hitza 
entzutea, islamiar mugimenduko kideek aipatzen dutena; kide horiek beren 
burua deskribatzeko adjektibo hori erabiltzen dute, eta «arrotzak» esan nahi du 
hitzez hitz. Hau da, «arrotz» sentitzen dira inguratzen dituen gizartearen ezau-
garri diren baldintzen eta zirkunstantzien aurrean. Beren burua deskribatzeko 
gourabaá hitza erabiltzea zabaldu zen hitz hori abesti baten izen gisa erabili 
zelako. Aipatutako abestia, segur aski Egipton konposatu zen joan den men-
dearen 90eko hamarkadaren hasieran. Esan daiteke abesti horren egilea ezeza-
guna dela, bitxi samarra. Abesti horren jatorriari buruz dagoen informazioa 



83

urria izateaz gain, kontraesankorra da. Dakigun gauza bakarra da 1993an abes-
tu zuela ahots altu eta ozen batez Larrialdiko Auzitegi Goreneko akusatuen 
aulkitik Anaia Musulmanen mugimenduko kide batek. Mohammad al-Najjar 
izan zen, pertsona hori beste kide batzuekin prozesatu zuten garai hartako egip-
toar parlamentuaren presidentearen (Rifát al-Mahjoub) erailketa politikoa zela-
eta. 1990. urtean egin zen eta Egiptoko gizartean garai hartan zirrara handia 
eragin zuen krimen horren egileari eta haren inguruko zirkunstantziei buruz 
enigmak eta zalantzak zeudenez gero, akusatutako gazteak absolbitu egin zi-
tuzten tartean sartuta zeudela egiaztatzen zuten frogarik ez zegoelako. Dena 
dela, gauza da Mohammad al-Najjarren abestia epaiketa hartatik aurrera iden-
tifikazio-himno gisa geratu zela grabatuta Islam politikoaren mugimenduetako 
kide askorentzat. Gourabaá-en abestiaren letra honela da:

Arrotzak, arrotzak, arrotzak, arrotzak gara,
Arrotzak gara eta beste Jainko baten aurrean ez gara belaunikatzen,
Arrotzak gara, eta atsegin handiz onartu dugu bizitzarako lelo gisa,
Gutaz galdetzen baduzu, ikusiko duzu ez garela tiranoez kezkatzen,

Ez gara uztarriez kezkatuko, baizik eta betiraunderaino jarraituko dugu,
Arrotzak, horrelakoxeak dira askeak mirabeen munduan…

Egia da abesti hori sentsazio baten deskribapen zehaztua besterik ez dela, bai-
na egia ere bada ezagutzen eta abesten dutenek beren inguruneko munduaren 
errealitatearen (mundu hori batez ere despotikotzat eta bidegabetzat hartzen 
dute) aurka definitzeko erabili izan dituela.

Era berean, beste kontzeptu bat ere aipa daiteke, Islamaren kasuan, mehatxa
tzailetzat hartzen den munduaren «bereizketa» sozialaren ideiarekin lotuta 
dagoelako; nolanahi ere, esan behar da kasu honetan ez dela bereizketa edo 
bakardadea, baizik eta babesleku seguru bat bilatu nahi dela. Hiyra (hejira) 
kontzeptuaz ari gara —hitz arabiar horrek «emigrazioa» esan nahi du hitzez 
hitz, eta zapalketa pairatuz gero edo fedea daáwa (ebokazioa eta erlijio-pre-
dikua) modu librean praktikatzeko eskubiderik ez izanez gero herrialdea edo 
gizartea uztean datza— eta kontzeptu hori hainbatek baliabidetzat edo erlijio-
ikuspegitik bermatutako eragiketatzat hartzen du.

Islamaren historiaren ikuspegitik, hiyraren kontzeptuak Muhammadek beste 
musulman batzuekin 622. urtean (K.o.) Mekako beren jatorrizko hiria utzita 



84

Arabiar penintsulako iparraldean dagoen hirira, hots, Medinara joateko egin 
zuen bidaia aipatzen du. Eta azken hiri horretako biztanleek haiek hartzea eta 
haiei aterpea ematea lehendik onartu zutenez, Meka hirian pairatutako 
intolerantziatik libre geratu nahi zuten. Islamaren historian izan zuen bene-
tako esanahia ulertu nahi badugu, data hori baino lehen egin ziren beste bi 
«emigrazio» ere aipatu behar ditugu: musulman talde batek, Muhammadek 
aginduta, Abisiniara (gaur egun Etiopia) emigratu zuenean izan zen, «lurral-
de hartan bidegabekeriarik egiten ez zuen errege kristau batek agintzen zuen» 
eta profetak zioen errege horrek lagunduko ziela. Hortaz, «emigrazioa» eran
tzun bat da, intolerantziaren eta diskriminazioaren aurkako erreakzio bat, 
erlijio-kontzientziari eusteko eta kontzientzia hori praktikatzeko askatasuna 
izateko.

Komenigarria da aipatzea, betiere egungo immigrazio musulmanak Europako 
gizartean duen testuingurua kontuan hartuta, Islamaren historiako lehenengo 
hejira haiek funtsezko hiru baldintza eta zirkunstantzia bildu ostean gertatu 
zirela:

1. � bizitzaren eta/edo norberaren erlijio-sinesmenaren aurka benetako 
mehatxua atzematea,

2.  egoteko eta babesteko baimena eskatzea agintari hartzaileei, eta

3.  harrera-gizarteko berezitasunei buruzko gauzak ikastea.

Bada, arestian aipatu dugun Abisiniara egindako «emigrazioaren» kasuan, 
musulmanek txatal koranikoak —duela gutxi ezagutzera emandakoak, Ma-
riaren historiari eta Jesusen jaiotzari eta mezuari buruzkoak— ikasi zituz-
ten buruz, herrialde horrekiko onarpenaren erakusgarri, izan ere, herrialde 
hartako biztanleek eta erregeak, negusak, kristau-erlijioa praktikatzen bai
tzuten.



85

Isolamenduaren aldagaia honako item hauen bitartez neurtzen da galdesortan:

«Isolamendua» aldagaia neurtzen duten zazpi itemak

  2. � Gaur egun eskolan irakasten dutenarekin hobe dugu gure seme-alabak etxean 
geratzea.

10. � Erlijio-komunitate bateko ordezkariek gutxiago hartu beharko lukete parte ko-
munikabideetan eta ez lukete haietara irekita egon behar.

12. � Gaur egun, norbaitek bere erlijioa gorde nahi badu, hobe izango luke mundu 
honetatik aldentzea puru egoteko eta bizirauteko.

15. � Garrantzizkoa da behar den ahalegina egitea «bestearen» hizkuntza eta «beste» 
horren kulturaren beste alderdi batzuk ikasteko, elkar ezagutzeko modu egokia 
baita hori.

19. � Erlijio-komunitateek gizarte-jardueretan parte hartu beharko lukete, nahiz eta 
horretarako erlijiozkoak ez diren beste erakunde batzuekin lankidetzan jardun 
behar izan.

23. � Gaur egun, hobe da berekoia izatea eta norberak dituen premiez bakarrik 
kezkatzea.

34. � Erakundeen eta elkarteen arteko elkarrizketa-topaketa batzuk serioak diren 
arren, hobe da topaketa horietara ez joatea. 

4.5.3.  Erlijio-tolerantzia

Honako hau hartzen dugu tolerantziatzat: gainerakoek existitzeko eta beren 
iritzi eta sinismenei eusteko duten zilegitasuna aitortzeko pertsona batek duen 
gaitasuna. Erlijioari dagokionez, beste kredo batzuk dituztela aitortzen dituz-
tenek kredo horiek adierazteko eta praktikatzeko duten eskubidea modu akti-
boan errespetatzea izango litzateke. Horri jarraiki, pertsona tolerante bat ho-
nako hau izango litzateke: gaur egun bizi garen munduan aniztasuna eta 
pluraltasuna dagoela jakinda, guztien (nahiz eta gutxiengoa izan) kultura-as-
katasuna errespetatzen duena, bere jarrerekiko desberdinak diren jarrerak 
onartzen dituena (nahiz eta okerrak direla pentsatu) eta aberastasun bihurtzen 
dituena benetako elkarrizketaren bitartez eta inposiziorik gabe.

Beraz, tolerantea izatea bertutetsua, eskuzabala eta justua izatea da. Halaber, 
hainbat eremutan aplikatzen den tolerantzia funtsezko oinarria izango li



86

tzateke gizarte bat modu duinean eratzeko eta giza eskubideak errespetatzen 
dituen gizartea izan dadin. Ildo horretatik, Nazio Batuen Batzar Nagusiak 
1948an hartu zuen Giza Eskubideen Deklarazio Unibertsalaren 18. artikuluan 
honako hau ezartzen du:

Pertsona orok pentsamendu-kontzientzia eta erlijio-askatasunerako es-
kubidea du; eskubide horren barnean hartzen da erlijio edo sinesmena 
aldatzeko askatasuna eta baita norbere erlijioa edo sinesmena bakarka na-
hiz taldean, jendaurrean edo pribatuan irakaskuntzaz, jardueraz, kultuz eta 
aginduak gordez azaltzeko askatasuna ere.

Baina, litekeena al da erabateko fedea izatea norberaren sinesmenetan eta, 
aldi berean, tolerantea izatea fede hori bera ez duten gainerakoekin? Pertsona 
batek irmoki eta modu seguruan sinesten badu bere erlijio-kontzeptuetan eta 
horiei eusten badie, horrek ez du nahitaez esan nahi tolerantea denik. Horre-
tarako oinarri intelektuala eta erlijiosoa badago, gerta liteke bi gauzak lan
tzea: fedea eta tolerantzia. Izan ere, egungo gizartean erlijioek duten erronka 
beren sinismenei eusteko gaitasuna da, beste sinismenen zilegitasuna bazter-
tu edo mespretxatu gabe. Beharbada, soilik formula horri esker erlijio batek 
biziraun ahal izango du, baina horretaz gain erlijio horren eta beste erlijio 
batzuen arteko puntu komunak aurkitu ahal izango ditu; hori funtsezkoa da 
erlijioen arteko elkarrizketa sendo eta benetakoa garatu ahal izateko. Bestela, 
harrokeriaz eta intolerantziaz hitz egiten arituko ginateke, bi jarrera horiek 
azaltzen dira, alde batetik, pertsona batek esaten duenean bere esperientzia 
eta bere uste sendoak Egia lortzeko bide bakarra direla, eta bestetik, gaine-
rakoak derrigortu eta behartu nahi dituenean bide horri eta esperientzia horri 
jarrai diezaioten.

Jarrera intolerante hori fundamentalismoari lotutako alderdi gisa hartu izan 
da askotan. Armstrongek (2000) fundamentalismoei buruz egindako azter-
lanean honako hau esaten du: «fundamentalistek ez daukate denborarik de-
mokraziarako, pluralismorako, erlijio-tolerantziarako, bakezaletasunerako, 
adierazpen-askatasunerako[…]». Orobat, Giner-ek (2002) adierazten du 
Egiaren aurkako posizioetako bat tolerantziaren eremuan posizio integrista 
dela; egile horrek nahiago du hitz hori fundamentalista baino, baina hori 
ere ez da erabat egokia. Posizio integrista horren arabera, Egia begi-bis-
takoa da, zalantzarik gabea eta erraz lor daitekeena. Egia nik daukat edo 
nire tribuak, edo apaiz nagusiren, testu sakraturen edo alderdiren batek 



87

adierazten du. Edo zientzia, arlo horretako profesionalek azaltzen dutena-
ren arabera.

Aldagai hori honako item hauek neurtuko dute:

 «Erlijio-tolerantzia» aldagaia neurtzen duten zazpi itemak

  1. � Erlijio-gaietan norbaitekin ez banago ados uste dut bestearen ikuspegia uler
tzeko borondate argia dutela.

  7. � Esan dezakegu nirea ez den erlijioan sinisten dutenak oker daudela.

11. � Gizarteko edozein erlijio-komunitatek, gutxiengoan egonda ere, bere festa pro-
pioak ospatzeko eskubidea izan beharko luke.

16. � Legitimoa da erlijio-komunitate guztiek beren erritu eta ofizioetan jarduteko 
euren otoizleku propioak edukitzea.

27. � Nire erlijio-sinesmenak eta beste pertsona batenak desberdinak izateak ez dit erago
tziko pertsona horrekin hitz egitea eta egon daitezkeen puntu komunak bilatzea.

30. � Pertsona erlijioso baten eginkizunetako bat ingurukoei erlijioaren balioen berri 
ematea da. Ez ditu gainerako pertsonak kontrolatu behar.

33. � Pertsona batek ingurukoei laguntzen badio, ona egiten badu eta bihotz onekoa 
bada Jainkoak pertsona hori saritu egingo du edozein kredo izanda ere. 

4.5.4.  Moderazioa

Arrazoizko mugetatik kanpora geratzen diren ideiak eta jarrerak ekiditeko 
gaitasunarekin zerikusia duen jarrera da «moderazioa». Muturreko egoeran 
tarteko eta neurriko jarrerak bilatzen eta aukeratzen dituen pertsona hartzen da 
pertsona moderatutzat. Muturretatik urrunduz adostasunerako gonbitea egite-
ko ezaugarria biltzen duen pertsona da, historia, oraina eta gizartearen eta gi-
zakien zirkunstantziak kontuan hartzen dituena. Horrek guztiak honako hauek 
ahalbidetzen dizkio: alde batetik, bere burua eta kokatuta dagoen gizartearen 
arteko oreka aurkitzea eta bestalde, inguruko aldaketetara eta eraldaketetara 
errazago egokitzea.

Diccionario de la Lengua Española hiztegiaren hogeita bigarren edizioaren 
arabera dagokigun substantiboak esan nahi du «hitzetan eta ekintzetan zuhur-
tasuna, zentzutasuna eta neurritasuna azaltzea». Horretatik ondoriozta de-



88

zakegu «moderazioa» estremismoaren, zorrozkeriaren, neurrigabekeriaren, 
harrokeriaren eta urguiluaren aurkako kontzeptua eta jarrera dela.

Quinto Horacio Flacok (K.a. 65-8), olerkari liriko eta satirikoak, bizitza eta 
plazerrak neurrian gozatzeko gonbitea egiten duten planteamenduak azpima-
rratuz azaltzen ditu bere ideiak. Haren ustez egiazko zoriona lortzeko «urrezko 
mediana» (aurea mediocritas) lortu behar da. 2. liburuko X. odan honako hau 
errezitatzen du:

Lizinio, beti ez bazabiltza itsas zabaleko arriskuan eta ekaitzaren 
mesfidantzaz eta beldurrez ez bazara oso fidagarria ez den kostaldera 

gehiegi hurbiltzen, bizitzan gehiago asmatuko duzu 
Urrezko moderazioa aukeratzen duena, erortzear dagoen sabai baten 

zekenkeriaz gerizatua eta babestua sentituko da baita jauregiek 
eragiten duten inbidiaz aldendua eta babestua ere […]

Zailtasunen aurrean izan zaitez ausarta eta adoretsua Era berean, haize 
mesedegarriegia dagoenean atzera egiteko zuhurtasuna izan ezazu

Aldagai hori honako item hauen bidez neurtzen da:

«Moderazioa» aldagaia neurtzen duten zazpi itemak

  4. � Beste erlijioetako kideen artean jende zintzoa eta ona badagoela onartzea nor-
mala da baita nire erlijioko kideen artean jende gaiztoa eta okerra dagoela onar
tzea ere.

  8. � Nire ustez, nire erlijio-sinismenak praktikan jartzea ez da gizarte honetan bizi
tzeko eragozpena.

17. � Ekialdearen eta Mendebaldearen arteko txokearen arrazoi nagusia Ekialdeko 
biztanleriaren aurka eragin den bidegabekeria da.

20. � Nire ustez, beste hainbat erlijiok, esaterako judaismoak eta kristautasunak 
bakea lortzeko egiazko gogoa biltzen dute.

24. � Erlijio-gai bati buruzko aurkako iritziak daudenean, tarteko aukera hautatzen 
saiatzen naiz.

28. � Nire iritziz, herrialde honetako legeak eta epaitegiak, jatorria alde batera utzita, 
nahiko bidezkoak eta zuzenak dira.

32. � Fededun batek bere fedearen oinarriei eutsi nahi badie, bizitza modernoari ez 
egokitzea komeni zaio.



89

4.5.5.  Autoritarismoa

Kontzeptua hori asko erabiltzen da literatura espezializatuan eta eguneroko 
bizitzan baina aldi berean, kontzeptu polemikoa da. Ovejero-ren (1982) esa-
netan kontzeptu horren sustraiak aurreko mendeko hogeiko hamarkadan gara-
tutako «Italiako faxismoa ulertzeko ahaleginetan» kokatzen dira. Harrezkero, 
termino hori pertsona autoritarioei, ideia autoritarioei, sistema autoritarioei, 
kultura autoritarioei eta abarrei buruz hitz egiteko erabili da. Gizarte-zientzien 
ikertzaile askorentzat, batez ere azalpen psikologikoak erabili behar dira auto-
ritarismoa ulertzeko. Oro har, baldintzarik gabe miresten den edo autoritatea 
ematen zaion ideologia edo irudiari lotzeko edo atxikitzeko joera zorrotza 
izango litzateke autoritarismoa. Norberaren antzera pentsatzen ez dutenen au-
rrean oldarkortasuna eta erradikaltasuna agertzen du eta etsaitasunezko jarre-
raz ezarri nahi du bere eredua edo ikuspuntua. Era berean, ikuspuntu psikolo-
gikotik begiratuta, nortasun autoritario baten ezaugarriak haren ideia sexistak 
eta gobernatzeko hauteskunde libre eta demokratikoetan oinarritutako sistema 
politiko edo sozialak gutxiesteko joera dira.

Autoritarismoa ikuspuntu eta eremu oso desberdinetatik ikertu da: ikuspegi 
politikotik (erregimen politiko autoritarioak aztertuz), ikuspegi soziologikotik 
(aldagai modura klasea, gizarte-antolaketa, etnizitatea, herriko/hiriko gizarte-
esparrua, erlijioa eta abar hartuta), gorago esan den moduan, ikuspegi psiko-
logikotik, (autoritarismoa nortasunaren aldagai modura aztertuz) eta abar.

Fundamentalismoaren fenomenoari dagokionez, zenbait egilek esan dute au-
toritarismorekin zerikusia duela. Horrela, Streib-ek (2001) (Swanson-ek 
(2005) bere aipamena egiten zuen) dio fundamentalismo terminoak esan nahi 
duela «errebibalismoa edo atzerakada, eta hitz hori honako ezaugarri hauek 
[…] biltzen dituen erlijio-adierazpenei aplikatzen zaiela: obedientzia autorita-
rioa, aurreikuspen instrumental-erreziprokoa (do-ut-des) eta esperientzien eta 
sinboloen hitzez hitzeko interpretazioa».

Horrela, autoritarismoak kontzeptu modura fundamentalismoaren fenomenoa 
aztertzeko eta ikertzeko ikuspegia ematen du. Premisa horrekin, Altemeyer-
rek eta Hunsberger-rek (1992) bi jarrera horiek aztertuz honako ondorio hau 
atera zuten: erlijio-fundamentalismoaren eta autoritarismoaren artean lotura 
estua zegoela.



90

Galdeketan, aldagai hori honako item hauen bidez neurtu da:

«Autoritarismoa» aldagaia neurtzen duten zazpi itemak

  5. � Erlijio-sinismenei modu erradikalean eustea sinismen horiek zabaltzeko beste 
modu bat besterik ez da.

13. � Talde batek hartutako erabakien garrantzia balioetsi behar da, prozesu horretan 
zeintzuk parte hartu duten (gizonezkoak edo emakumezkoak) kontuan izan gabe.

18. � Hauteskunde libre eta zuzenak benetan eraginkorrak eta erabilgarriak dira gi-
zartean aldaketa positiboak sortzeko.

22. � Batez ere erlijio-gaietan nik bezala pentsatzen ez duten batzuekin, hobe da 
zorrotza eta gogorra izatea.

25. � Ekialdearen eta mendebaldearen arteko desberdintasun kulturalak txokea baino 
gehiago aberastasuna ekar dezakete, batez ere ekialdeak pairatzen duen bidega-
bekeriarekin amaitzen bada.

29. � Jendeak ez badu onartzen erlijiosoa izatea, erlijioa indarrez ezartzeko eginkizu-
na dute fededunek.

31. � Pertsona bakoitzak bere bizitza-estiloa eramateko eta bere sinismenak izateko 
eskubidea du, besteen bizitza-estiloa eta sinismenekin alderatuta ezberdinak 
badira ere. 



91

5 Landa lana eta datuen azterketa

5.1.  Landa-lana

Fundamentalismo-maila neurtzeko tresna diseinatu eta itzuli ondoren, EAEn 
bizi diren musulmanen taldearen lagin adierazgarria osatzen duten pertsonei 
banatu zaio.

Islam uniforme eta bakarraren ohiko irudiarekin kontraesanean, euskal gizar-
tean txertatutako komunitate musulmana nahiko elementu eta joera heteroge-
neoz osatuta dago. Eta ez soilik hitzaren zentzu etniko eta kulturalean baita, 
erlijioaren ikuskeran eta erlijioak gizartean duen zeregina ulertzeko moduan 
ere. Musulman gehienek beren erlijioarekin identifikatzen badira ere, komuni-
tate horretako kide guztiek ez dituzte berdin betetzen errituak eta erlijio-
praktikak. Nabarmentzekoa da gainera, herrialde musulmanetatik etorritako 
etorkin batzuk beren herrialdeko erreferentzia erlijiosoetatik aldentzen direla 
eta termino nolabait, laikoagotan edo sekularragotan definitzen direla. Horrela, 
gainerako etorkinen moduan (beren kulturaren eta historiaren elementu nagu-
sienak mantentzeko eta adierazteko talde eta elkarteetan antolatzen dira)14, eus-
kal gizartean bizi eta antolatu den kolektibo musulmanaren komunitate-konfi-
gurazioak hainbat talde ordezkatzen ditu, besteak beste, soilik kultura-jarduerak 
eta nahiko jarduera laikoak eskaintzen dituztenak. Horren adibide on bat Eus-

14  Migrazio-proiektuaren helburuak betetzeko baliabide gisa, Txinako komunitatea, esate baterako, 
sukaldaritza-establezimenduetan edota merkataritza-saltokietan antolatu ohi da. Pakistandarrei da-
gokienez, aitzitik, gehienak kebab jatetxeetan antolatzen dira, eta neurri txikiagoan, telefonotegietan 
edota jangai-dendetan. Latinoamerikarren (bereziki, kolonbiarrak eta ekuadortarrak) komunitateare-
kin ere gauza berbera gertatu ohi da, hots, normalean telefonotegietan edo beren herrialdeko elika-
gai-produktu tipikoen saltokietan ezartzen dira, eta neurri txikiagoan, dantza-aretoetan eta musika-
lokaletan. Magrebtarren kasuan, eta zehazki, marokoarren eta algeriarren kasuan (izan ere, horiek 
dira ugarienak euskal gizartean bizi den komunitate musulmanaren barruan), azkenik, ohikoa da ja-
rraibide desberdin horiei jarraitzea eta beste kolektiboen egokitze-estrategia oso antzekoak erabil
tzea, baina auzoetako otoiztegi edo meskitetan ere antolatu ohi dira, berezko gurtza-toki horiek 
otoitz egiteko egokienak baitira ikuspegi espiritualetik.



92

kal Arabiar Libiar Kultur Etxea Elkargunea da. Bizkaian sortu zen 2001ean eta 
libiar komunitateko ordezkariek sortu zuten, elkarrekiko ezagutza eta kultura 
guztien arteko elkartzea sustatzeko. Eratze-estatutuetan kultura-erakunde 
«akonfesional» eta «apolitiko» modura definitzen da Elkargune hori. Beste 
adibide bat AZRAF Euskadiko Marokoar Etorkinen Elkartea da. Elkarte hori 
Rif-eko jatorrizko etorkin marokoar talde batek sortu zuen eta amazigh kultura 
eta hizkuntzaren aldeko nortasunaren aldarrikatzeaz gain, kanpoalderako, ter-
mino laikoetan aurkezten da, inongo erlijiozko kidetzapenik gabe.

Horrela, gaur egungo euskal gizarteari dagokionez esan daiteke gizarte horre-
tan bizi diren musulmanak honako lau kategoria edo tipologia hauetan bil 
daitezkeela:

a)  Musulman fededun eta praktika­tzaileak

• � Kasu horretan Taqlid-eko erlijiotasunaz ari gara, «imitaziokoa». Hau 
da, beren jatorrizko gizartean gehien praktikatzen den erlijiotasun 
mota eta haren edukia imitatzen dute, aurkezten zaizkien informazioa 
eta interpretazioak egiaztatu edo aztertu gabe, zalantza askorik gabe. 
Ahozko tradizioan oinarritutako Islam herritarra da.

• � Musulman horiek Islamaren erlijio-erritu denak eta beti betetzeaz ardura
tzen dira, bereziki, otoitza, baraualdia eta janariari dagozkion aginduak.

• � «Fededunen» eta «praktikatzaileen» profil hori aurkezten duten mu-
sulmanek sinismenetan eta testu erlijiosoetan oinarritutako bizitza-
estiloa eramaten dute, horiek funtsezko erreferentziak direlako.

b)  Musulman fededunak baina ez-praktika­tzaileak

• � Kulturalki mundu islamikoko kideak diren eta mundu horrekin 
identifikatzen diren musulman etorkinak biltzen dira kategoria horretan.

• � Baina eguneroko bizitzan Islamean ezarritako erlijio-aginduak aldiz
ka edo oso gutxitan betetzen dituzte.

• � Alabaina, praktiketan duten behin-behinekotasun hori ez da gertatzen 
Islamak ezartzen dituen janariei buruzko aginduei eta Ramadanaren 
baraualdi-hilabeteari dagokionez. Profil hori duten musulmanek 



93

agindu horiek errespetatzen dituzte, oinarri erlijiosoaz gain dimentsio 
kultural eta sozial nabarmena ere badutelako.

• � Bestalde, jarrerak justifikatzerakoan ez dute testu erlijiosoetara hainbeste 
jotzen eta azalpen soziologikoak edo psikologikoak erabiltzen dituzte.

c)  Islamera konbertitu berriak

• � Herrialde hartzailean sortutako musulmanak dira, dagokigun kasuan, 
bestelako kultura eta erlijio-sinismenak izanda Islamera konbertitu 
diren euskaldunak. Musulman berri horien artean daude, Latinoame-
rikako kontinentetik etorrita, EAEn bizi diren etorkinak.

• � Mendebaldeko Islama garatzen saiatzen dira, Islamaren eta mende-
baldearen artean bateragarriak diren elementu batzuk daudela uste 
dutelako, esaterako sistema demokratikoa eta Estatuaren laikotasuna.

• � Harro sentitzen dira beren nortasun berriarekin. Oro har, komunitate 
musulmanaren barruan eta harrera-gizartearen aurrean zeregin akti-
boagoa lortzea espero dute. Arrazen arteko berdintasuneko printzipio 
islamikoan oinarrituta, Islama elementu arabiarrarekin ez lotzearen 
garrantzia azpimarratzen dute, hain zuzen ere Islama, esan dutenez, 
edonork edonon bere gain har dezakeen ideia delako.

d)  Musulman laikoak

• � Herrialde musulmanetatik datozenak baina Islamaren ikuskera laikoa 
dutenak.

• � Arlo profanoaren eta arlo jainkotiarraren arteko banaketaren alde daude.

• � Preskripzio eta agindu erlijiosoei ez diote garrantzi handirik ematen.

Islamari dagokionez helmugako herrialdean azaleratzen den aniztasunean Ta-
rrések (2002) argi adierazi zuen moduan honako hauek eragiten dute: «elkarri 
lotutako faktore askok; batzuk, jatorrian definitzen dira eta batzuk beren mi-
grazio-proiektuaren izaerak definitzen ditu, proiektu hori gauzatzeko baldin
tza objektiboak, etorkinak sortzen dituzten gizarte-harremanak eta azkenik, 
harrerako gizartean aurkitzen duten azpiegitura erlijiosoak».



94

Ikerketa honen helburua honako hau da: ezagutzea euskal gizartean bizi diren 
komunitate musulmaneko kideek dituzten kontzeptu erlijiosoak zenbateko 
neurrian duten zerikusia ideologia fundamentalistarekin; helburu hori lor
tzeko kontuan hartu dugu parte-hartzaileen erlijio-profila funtsezko irizpidea 
izan behar duela fundamentalismo erlijiosoaren maila neurtuko duen gure gal-
deketa erantzungo duten hautagaiak aukeratzeko. Horrela, fededun modura 
eta beren burua fede horren liturgia-errituen praktikatzaile modura identifika
tzen diren komunitate musulmaneko kideetara mugatu dugu gure ikerketa-
unibertsoa. Musulman horiek Islamaren zutabeak uneoro beteaz adierazten 
eta kanporatzen dute erlijiotasuna. Hori guztia dela-eta, uste dugu ondoren 
azaltzen ditugun komunitate musulmaneko kideek eta horiek jarduteko ere-
mua aurretik egindako kontsiderazioetara egokitu daitekeela:

a)	� EAEko hiru Lurralde Historikoetako auzoetan kokatutako otoizleku eta 
meskitetako imanak.

b)	 �Etika eta erlijio-ikuspegi islamikoan oinarrituta garatzen diren jarduera 
kulturalak gauzatzen dituzten elkarteetako ordezkariak.

c)	� Musulman fededun modura definitzen diren komunitate islamikoko ki-
deak, erlijio musulmanak ezartzen dituen erritu-otoitzak betetzeko 
meskitetara sarri joaten direnak.

Dagokigun azterketa enpirikoaren bidez gai zehatzei eta aurrez ezarritakoei 
buruz parte hartzaileek emandako erantzunak aztertu nahi zirenez, elkarrizketa 
egituratuetan oinarritutako metodologia kualitatiboa garatu dugu. Gainera, ain
tzat hartu ditugu honako aldagai soziologiko hauek: «jatorrizko herrialdea», 
«adina», «sexua», «lortutako ikasketa-maila», «helmugako herrialdean bizitako 
denbora», «erlijiotasun-maila» eta azkenik, «elkarte erlijiosoko kide izatea».

Zehazki, banakako 121 elkarrizketa egin dira EAEn bizi den komunitate mu-
sulmaneko kideekin, lagina hautatzeko finkatu diren irizpideak betetzen dituz-
tenak. Hautatutako pertsona bakoitzari gure galdeketaren kopia berdina 
aplikatu zitzaion fundamentalismo-maila neurtzeko eta arabiarrez egindako 
tresnaren bertsioa edo itzulpena izan da aukeratuena eta erantzunena. Elkarriz
keten % 95 (azterlanaren ikertzaileak banatu zituen) Euskadiko hiru Lurralde 
Historikoetan kokatutako meskita eta otoizlekuetan egin ziren. Aldiz, elkarriz
keten gainerako % 5ak parte-hartzaileen etxeetan egin ziren. Prozedura ho-



95

nako hau izan zen: aldez aurretik telefonoz zentro horietako ordezkariekin eta 
imanekin harremanetan jarri eta ikerketaren edukiaren eta helburuen berri 
eman ondoren, landa-lana beren ardurapean dauden meskitetan egiteko bai-
mena eskatzen zitzaien, elkartzea etxean egitea aukeratzen zuten pertsonen 
kasuan izan ezik. Gurtza-zentroen kasuan, galdeketak banatzeko eta betetzeko 
ostirala aukeratu zen, egun horretan debotu musulman gehiago bertaratzen 
direlako meskitara, imanaren jutba (sermoi aholku emailea eta gidatzailea) 
entzuteaz gain, ostiraleko komunitatearen erritu-otoitza egiteko. Prozedura 
horrek ahalbidetu digu ikerketaren garapenerako behar ziren ezaugarriekin bat 
zetorren lagina lortzea eta aldi berean, lagin heterogeneoa lortzea, parte-har
tzaileek zituzten berezitasunek agerian uzten zutelako jatorriari, kultura-mai-
lari eta adinei dagokienez zegoen aniztasuna. Nolanahi ere, azpimarratzekoa 
da elkarrizketatuen lankidetza eta harrera oso positiboa izan zela, uneoro par-
te hartzeko eta emaitzak ezagutzeko interesa agertu baitzuten.

121 parte-hartzailetako bederatzi Euskadin dauden hainbat meskitatako ima-
nak ziren. Era berean, bederatzi imanetako bi al-Azharreko unibertsitatean gra-
duatutako teologoak ziren. Unibertsitate hori erlijio islamiar sunita irakasten 
duen munduko zentro handiena eta ospetsuenetakoa da, Egipton kokatuta dago 
eta X. mendetik gaurko egunera arte ikasketa erlijiosoak eta sekularrak etenga-
be eskaintzeagatik munduko unibertsitaterik zaharrena dela onartzen da.

Era berean, lagina osatzen zuten lagun-multzoan, 23 parte-hartzaile Euskadin 
irekitako meskita desberdinei loturiko elkarteen arduradunak ziren. Elkarte 
horiek garatzen dituzten beharrak eta jarduerak antolatu eta kudeatzen dituen 
elkarteen lidergoa osatzen duten komunitate musulmaneko zuzendari-ba
tzordeen kideak eta ordezkariak dira. Horrela, komunitatearen eginkizunean 
konprometitutako eta murgildutako buruzagi erlijiosoez osatutako elkarrizke-
tatuen multzo bat da, betiere ikuspegi islamikotik honako hauek antolatzeko 
parte hartzen dutenak: kultura-jarduerak, ospakizun eta jai erlijiosoak (horre-
tarako tokiko erakunde publiko desberdinetan baliozko solaskideak izanik), 
erlijioen edo kulturen arteko elkarrizketa-mahaiak, irteerak eta abar.

Zentzu horretan, hainbat ikertzaileren eskutik baliozko eta ukaezinezko in-
formazioa aurki daiteke euskal gizartean nahiz Espainiako beste eskualde-
tan bizi den komunitatearen kultura- eta erlijio-jarduerei eta haren aurreikus-
penei buruz. Adibide modura aipa ditzakegu Lacombak 2001ean, Martinek 



96

2003an, Fuentesek eta Vicentek 2007an eta Etxeberriak, Setienek eta Vicen-
tek 2008an egindako azterlanak. Lau ikerlanak komunitate musulmanari 
buruz garatu ziren, zehazki Magrebeko komunitateari buruz eta komunitate 
horrek Bartzelonan, Madrilen eta azken bi azterlanen kasuan, Euskadin 
izandako integrazio-prozesuari buruz. Fuentes eta Vicenteren (2007) azter-
lanean Magrebeko biztanleria musulmanarekiko (euskal gizartean bizi den 
etorkinen kolektiborik nagusiena) hurbilketa-saiakera egiten da eta «magreb
tarren ikuspuntutik sakontasunez ezagutu Euskadiko Autonomia Erkide-
goan bizi den magrebtar biztanleria osatzen duten lagunen egoera eta au-
rreikuspenak, batez ere, bizitza kultural propioa izateko eskubidea, erlijio 
propioa aitortzeko eta praktikatzekoa, hizkuntza propioa erabiltzekoa eta 
euskal errealitatea osatzen duten eremu pribatu eta publiko desberdinetan 
parte hartzekoa».

Gorago aipatutako lau azterlanetan —elkarrizketa sakon eta erdiegituratue-
tan oinarritutako metodologiaren bidez egindakoetan— aurkeztutako infor-
maziotik abiatuta, ondoriozta daiteke musulmanen integrazioa eta aurreikus-
penak oso estuki loturik daudela bizitza-estilo propioa eta haien erlijioaren 
printzipioekin —batez ere harrerako gizartearen printzipioekin bateraga-
rriak direnekin eta bizikidetza hoberena garatzeko eragozpenik jartzen ez 
dutenekin— bat datorrena izateko eskubideari dagozkion zenbait aldarrika-
pen komunitarioekin.

Etorkin musulmanen elkarteek garatzen dituzten kultura- eta erlijio-jardueren 
bidez alde batetik, euskal gizartean ezezagunak diren haien kulturako alderdi 
ezberdinak sustatzea lortu nahi da eta bestetik, azken 10 urteetan asko hazi 
den kolektibo horren komunitateko behar eta aldarrikapen zehatzei erantzuna 
ematea. Horrela, elementu erlijiosoarekin zerikusia duten musulmanen eskae-
rak eta erreklamazioak komunitate musulmaneko kide kopurua handitu izana-
ri eta euskal gizarteari egokitzeko beharrari emandako erantzun zuzena dira. 
Komunitatea hazi den proportzioan hazi dira hezkuntzarako beharrak nahiz 
behar kulturalak: meskitak, ama hizkuntzaren ikasketa, jateko ohitura islamia-
rrak errespetatuz egindako menuak eskatzea erakundeei, erritu musulmanaren 
araberako ehorzketa egiteko hilerriak eta abar.

Kasu horretan, esan daiteke gizarte tolerante bat gizarte hori osatzen duten 
gutxiengoen behar ezberdinak —aurretik aipatutakoen modukoak— kon-



97

tuan hartu eta errespetatzen dituena dela, behar horiek betetzeko gune pro-
pioak izateko eskubidea bermatuz. Horrela, gutxiengo musulmanak Euro-
pako gizartean txertatzea egiazko azterketa da demokrazia, pluralismoa eta 
zuzenbidezko estatuaren teoriarentzat eta haren sinesgarritasunarentzat, 
kanporantz funtzionatzeko gaitasuna frogatuko baitu (barruan dirudienez 
funtzionatzen du).

Aurretik adierazi den moduan, informazioa biltzeko elkarrizketak euskal geo-
grafia osoan banatutako komunitate musulmaneko otoizlekutan egin ziren kasu 
gehienetan. Gurtza-zentro horiek honako udalerri hauetan kokaturik daude:

• � Araba: Gasteizko hiriaren erdialdeko hiru meskitetan.

• � Gipuzkoa: Donostiako hirian (elkarrizketatu baten etxean), Errenteriako 
meskitan, Irungo meskitan eta Eibarko meskitan.

• � Bizkaian: Bilbo, Barakaldo, Matiena eta Ermuan kokatutako meskita eta 
otoitz-aretoetan.

5.2.  Aldagai soziologikoak

Jarrera fundamentalistei zegozkien erantzunak jaso eta aztertzeaz gain zenbait 
aldagai soziologikori buruzko datuak bildu ditugu, esanahi garrantzitsuak izan 
ditzaketela uste dugulako. 5. kapituluan, ondoren azaltzen diren honako alda-
gai soziologiko hauei buruzko azterlan enpirikoaren emaitza garrantzitsuenak 
azaldu nahi izan ditugu: jatorrizko herrialdea, adina, sexua, lortutako ikaske-
ta-maila, helmugako herrialdean bizitzen daraman denbora, erlijiotasun-maila 
eta azkenik, elkarte erlijiosoetan parte hartzea.

Ondoren azalduko ditugun datuak aurkezterakoan, azterlanaren deskriba-
pen-azterketako zenbakiak eta ehunekoak borobildu egin ditugu, zifrak 
irakurtzerakoan ematen diren nahasketak saihesteko baina tauletan, aldiz, 
datu originalak aurkeztu dira. Horrelako azterlanetan ohikoa den proze-
dura horren bidez datuen azterketan zifrak hamartarrik gabe azaldu dira; 
izan ere uste dugu emaitzak modu fidagarrian irudikatu daitezkeela ha-
martarrik gabe.



98

5.2.1. Jatorrizko herrialdea

1. taula: � Laginaren banaketa, elkarrizketatuen jatorrizko herrialdearen arabera

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Afrika iparraldeko herrialdeak (al-Magreb)
Afrikako herrialdeak
Ekialde Hurbila
Islamera konbertitutako euskaldunak
Latinoamerikako herrialdeak

  80
  19
  10
  10
    2

  66,1
  15,7
    8,3
    8,3
    1,7

  66,1
  15,7
    8,3
    8,3
    1,7

  66,1
  81,8
  90,1
  98,3
100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Afrika iparraldeko herrialdeko musulmanak (80 elkarrizketa). Elkarriz
ketatutako guztien % 66 dira; izan ere Euskadin bizi diren musulmanen 
beste kolektibo batzuekin alderatuz Afrika iparraldeko herrialdetako 
etorkin-populazioaren kideak dira ugarienak. Parte-hartzaileen jatorriz
ko herrialdeak honako hauek dira: Maroko, mendebaldeko Sahara, Alge-
ria, Tunis eta Libia.

• � Afrikako herrialdetako musulmanak (19 elkarrizketa). Azterlanean parte 
hartu zutenak Maliko, Sudango (herrialde arabiarra, liga arabiarraren 
partaide delako) eta Senegalgo musulman atzerritarrak izan ziren.

• � Ekialde Hurbileko herrialdetako musulmanak (10 elkarrizketa). Kolekti-
bo hori ez da oso ugaria baina euskal gizartean esanahi handiko presen
tzia eta sustraitutako historia izan du; izan ere etorkin musulmanen ko-
munitate zaharrenetarikoa da. Komunitate horretan Ekialde Hurbileko 
arabiar kristau ugari biltzen dira. Kolektibo horretako kideak ikasketak 
egitera etorri ziren Euskadira, gehien bat Bizkaira. Immigrazio hori era-
bat akademikotzat har dezakegu. Etorkin horiek 70. hamarkadan heldu 
ziren euskal unibertsitateetan unibertsitateko ikasketak egiteko eta batez 
ere honako bi karrera hauek egiten zituzten: Euskal Herriko Uniber
tsitatean, medikuntza eta Portugaleteko Nautikako Goi Eskola Tek-
nikoan (EHUren menpekoa), nautika. Lehen immigrazio arabiar edo 
musulman ugari horren adibidea kontuan hartzeko modukoa da; izan ere, 
ezbairik gabe, integrazioko eta bizikidetzako esperientzia modura balioe
tsi da, kolektibo musulmanaren eta gizarte hartzailearen —kasu honetan, 
euskaldunaren— arteko elkarrizketa eta elkar ulertzea posible dela 



99

zalantzan jartzen dituzten berbaldi guztiak ezeztatzen dituena. Komeni-
garria eta probetxugarria izango litzateke gizarte-zientzien ikertzaileek 
kolektibo horren ibilbidean eta Euskadin izandako esperientzian arreta 
jartzea, bizikidetza-esperientzia horren arrakasta ahalbidetu edo sustatu 
duten gakoak eta testuinguruak ikertzeko. Zentzu horretan, kontuan har
tzea merezi duen beste integrazio ezin hobeko adibide bat aipa daiteke, 
nahiz eta oraingoan adibidea ez dagokion Ekialde Hurbileko komunitate 
arabiarrari Eibarren bizi den Magrebeko biztanleriari baizik. Euskadin 
dauden Magrebeko kolektiboen artean urte gehien daramatzanetako bat 
da kolektibo hori (ordezkariek diote, gehienak 70 urtetik gorakoak, lau-
rogeiko hamarkadaren hasieran Eibarren inauguratu zuten meskita ipa-
rralde osoan musulmanek egindako lehen otoizlekua izan zela eta oso 
harro daude aurreratu zirelako). Edozein kasutan ere, azterlan honetan 
galdeketaren itemak erantzunez parte hartu duten Ekialde Hurbileko es-
kualdeko musulmanak honako herrialde hauetakoak dira: Siria, Palesti-
na, Jordania, Egipto eta Libano.

• � Jatorriz Euskadikoak diren musulmanak. Islamera konbertitutakoak (10 
elkarrizketa).

• � Latinoamerikako herrialdetako musulmanak (bi elkarrizketa). Azken ur-
teetan erlijio musulmanera konbertitutako Argentina eta Boliviako etor-
kinak dira.

5.2.2.  Adina

2. taula: � Parte-hartzaileen adinaren araberako lagin-banaketa

Kop. % Baliozko % Metatutako %

18-25 adin-tartea
26-30 adin-tartea
31-35 adin-tartea
36-40 adin-tartea
41-50 adin-tartea
50 urtetik gora

19
33
23
14
17
15

15,7
27,3
19,0
11,6
14,0
12,4

15,7
27,3
19,0
11,6
14,0
12,4

15,7
43,0
62,0
73,6
87,6

100,0

Guztira 121 100,0 100,0



100

• � Elkarrizketatuen gehiengoa 26-30 adin-tartean kokatuta dago (% 27,3). 
Hurbil geratzen dira 31-35 adin-tartean kokatutakoak. Bi adin-tarte ho-
rietan kokatutako elkarrizketatuak elkarrizketatu guztien ia erdia dira. 
Beste erdia honako hauei dagokie: 18-25 adin-tarteari (% 15); 36-40 
adin-tarteari (% 11); 41-50 adin-tarteari (% 14); eta azkenik, 50 urtetik 
gora dituzten elkarrizketatutako musulmanei (% 12).

• � Parte-hartzaile gazteez osatutako lagina da, EAEn bizi den komunitate 
musulmanaren —gehien bat, jende helduez osatutakoaren— kideak 
ordezkatzen dituena.

5.2.3.  Sexua

3. taula: � Sexuaren araberako lagin-banaketa

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Emakumea
Gizona

  18
103

  14,9
  85,1

  14,9
  85,1

  14,9
100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Elkarrizketatuen % 85 erlijio musulmana duten gizonak dira eta gaine-
rako ia % 15, emakume musulmanak.

• � Emakumeak kolektibo musulmanean duen ordezkaritza anitza da. EINa-
ren eta Ikuspegiren azken datuen arabera zenbait kolektibo musulmane-
tan, Araban bizi diren pakistandarrenean adibidez, emakumearen presen
tzia oso txikia da, biztanleriaren % 6,9ra justu iristen da; Bizkaiko 
kolektibo senegaldarrean aldiz, guztizkoaren % 9,3 emakumeak dira. 
Alabaina, kolektibo magrebtarrean emakume gehiago dago, esaterako 
Araban bizi den komunitate aljeriarrean % 36,2 emakumeak dira, Gi-
puzkoan erroldatutako aljeriarren % 24,3 eta Bizkaian bizi diren ma-
rokoarren % 27,9.

• � Azken urteetan emakume etorkin musulmanen kopurua hazi bada ere, 
egia da euskal gizartean bizi diren komunitate musulmanetan gizonen 
ordezkaritza emakumeena baino bi aldiz handiagoa dela.



101

5.2.4.  Euskadiko bizilekua

4. taula: � Elkarrizketatuak bizi diren probintziaren araberako lagin-banaketa

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Araba
Gipuzkoa
Bizkaia

  40
  20
  61

  33,1
  16,5
  50,4

  33,1
  16,5
  50,4

  33,1
  49,6
100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Taulan ikus daitekeen moduan, elkarrizketatu musulman gehienak (ze-
hazki, % 50) Bizkaian bizi dira. Bigarren tokian kokatzen dira Ara-
bakoak, 40 elkarrizketa eta % 33ko ordezkaritza izanik. Azkenik, Gi-
puzkoan bizi diren musulmanekin 20 elkarrizketa egin dira, aztertutako 
populazio osoaren % 16ko ordezkaritza.

5.2.5.  Gainditutako ikasketak

5. taula: � Elkarrizketatuak gainditutako ikasketen araberako lagin-banaketa

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Batxilergoa baino gutxiago
Batxilergoa
Diplomatura 
Unibertsitateko titulua

  27
  38
  24
  32

  22,3
  31,4
  19,8
  26,4

  22,3
  31,4
  19,8
  26,4

  22,3
  53,7
  73,6
100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Taula horretan lagina osatzen dutenen hezkuntza-maila azaltzen da. 
Elkarrizketatuen % 22,3k adierazi zuten ez zutela inongo titulazio 
akademikorik. Gehiengoak, % 31,4k, adierazi zuen jatorrizko herrial-
dean gainditutako batxilergoa zuela. Ehuneko handi batek, zehazki 
% 26,4k unibertsitate-titulazioa zuen eta gainerakoak, % 19,8k, diplo-
matura.



102

5.2.6.  Euskadin bizitzen daramaten denbora

6. taula: � Euskadin bizitzen daramaten denboraren araberako lagin-banaketa

Kop. % Baliozko % Metatutako %
Urtebete baino gutxiago
Urtebete
Bi urte
Hiru urte
Lau urte
Bost urte
Bost urte baino gehiago
Hemen jaiotakoa baina 
atzerritar jatorrikoa
Bertakoa

2
7

10
20
14
9

49
0

10

1,7
5,8
8,3

16,5
11,6
7,4

40,5
0
8,3

1,7
5,8
8,3

16,5
11,6
7,4

40,5
0
8,3

1,7
7,4

15,7
32,2
43,8
51,2
91,7
0

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Elkarrizketatuen ia erdiek bost urte baino gehiago daramate Euskadin 
bizitzen, zehazki % 51,2k.

• � Elkarrizketatuen % 43,8k lau urte baino gutxiago daramatza Euskal Au-
tonomia Erkidegoko hiru Lurralde Historikoetan bizitzen.

• � Elkarrizketatutako % 8,3tik gora dira Islamera konbertitutako bertakoak. 
Guztira, emakumeak eta gizonak batuta, 10 parte-hartzaile.

5.2.7.  Erlijiotasun-maila

7. taula: � Erlijiotasun-maila eta erlijio-praktikaren mailaren araberako lagin-
banaketa

Kop. % Bal. % Metat. %
Fededuna eta egunero praktikatzen duena
Fededuna eta astean egunen bat praktikatzen duena
Fededuna eta soilik egun berezietan praktikatzen duena
Fededuna baina ez-praktikatzailea

116
    0
    4
    1

  95,9
    0,0
    3,3
    0,8

  95,9
    0,0
    3,3
    0,8

  95,9
    0,0
  99,2
100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � 7. taularen arabera ikus daitekeenez, komunitate musulmanaren otoizle-
kuetan izandako elkarrizketetan parte hartu zuten parte-hartzaile ia guz-



103

tiek, hots, % 95etik gora, fededun eta eguneroko praktikatzaileak zirela 
esan zuten. Elkarrizketatuetako soilik lau lagunek adierazi zuten noizean 
behin eta egun berezietan soilik praktikatzen zituztela erlijio-errituak: 
Ramadaneko hilabetean baraualdia egin, eta batzuetan ostiraletako otoi
tzetara eta Eid al-Fitr edo Eid al-Adha deitutako festetara —urtean behin 
ospatzen direnetara— joan.

5.2.8.  Jarduerak eta erlijio-erakundeetako kide izatea

8. taula: � Erlijio-erakundeetako kide izatearen araberako lagin-banaketa

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Bai
Ez

2
50
69

1,7
41,3
57,0

1,7
41,3
57,0

1,7
43,0

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Elkarrizketatuen % 41 meskiten edo erlijio-erakunde modura erregistratu-
tako elkarteen arduradunak ziren. Horien artean, aukeratutako laginean 
hainbat otoizleku musulmanetako bederatzi iman zeuden eta beste 23 la-
gun, Euskal Autonomia Erkidegoko hiru Lurralde Historikoetan kokatu-
tako erlijio-elkarteetako zuzendariak, arduradunak eta aktibistak ziren.

• � Bestalde, gainerako elkarrizketatuek, (% 57), ez zuten kargurik edo 
eginkizunik erakunde horietan eta musulman fededunak zirela zioten, 
eta ahal zutenetan, meskitetara joaten zirela otoitz egiteko eta komunita-
teko jendearekin topatzeko.

5.3. � «Fundamentalismoa neurtzeko galdeketari» 
elkarrizketatuek emandako erantzunen azterketa 
eta eztabaida

Europara emigratzen duen musulmanak, bere nortasun kulturala eta erlijiosoa 
berreraikitzeko prozesu bat igaro behar izaten du, zuzenean edo zeharka. Ala-
baina, etorkin musulmanek desberdintasuna onartzeak eta Europako gizartean 



104

ezarritako legediei eta legeei egokitzeak ez dakar derrigorrez haien fedearen 
funtsezko oinarriei uko egitea; izan ere etorkin musulmanek diote printzipio 
horiek Europako sistema laikoaren —erlijio-aniztasunarekin, gizarte-berdin-
tasunarekin eta tolerantziarekin konprometitutakoaren— balioekin bateraga-
rriak direla eta gainera printzipio horiekin estuki identifikaturik eta loturik 
daudela. Horri dagokionez, ikus daiteke Euskadin bizi diren eta erlijio musul-
mana aitortzen duten pertsonek, haien sinismen-sistemarekin eta balioekin bat 
egiten duten edo haiekin uztar daitezkeen elementuak hartzen dituztela Euro-
pako gizartetik: printzipio demokratikoak barneratzen ditu, pluralismoaren eta 
tolerantziaren alde egiten dute eta nahiz eta herrialde hartzailearen gizarteko 
ezaugarri denekin ez identifikatu, ezaugarri positiboak ikusi eta igartzen ditu, 
eta abar. Azken batean, elementu horiek dira afinitate ezberdineko kideen ar-
teko bizikidetza eta errespetu ezin hobea lortzeko ezinbesteko elementuak.

Zentzu horretan, Tibi maisuak (2003) berak laurogeita hamargarren hamarka-
dan garatu zuen eta «euro-islama» izena jarri zion kontzeptu bati buruz hitz 
egiten du. Ideia horrek «Islamaren barietate liberala eskaini nahi du —egileak 
dioenez— etorkin musulmanentzat nahiz Europako gizarteentzat onargarria, 
demokrazia moderno bati dagozkion laizismoko eta banakako hiritartasuneko 
ideietara egokitzen delako». Tibi maisuak dio eredu hori posiblea dela eta 
Erdi Aroko pentsalari musulmanak hartzen ditu elkarrizketaren eta toleran
tziaren adibide modura; izan ere, pentsalari haiek bazekiten nola konbinatu 
«zailtasunik gabe euren pentsamoldea eta nortasun islamikoa Aristotelesen 
metodo eta espirituarekin eta Aristotelesi muallim al-awwal izaera (lehen 
maisua) ere eman zioten», al-Farabiren —Islamaren filosoforik handiena-
ren— aurretik.

Azterlan horren funtsezko hipotesiak honako oinarria hau du: aukeratutako 
laginean aurki daitezkeen jarrerak eta osagai erlijiosoak aztertu ondoren, 
euskal gizartean bizi den komunitate musulmanaren nortasun-aldarrikape-
nek ez dutela biltzen ez erlijio-fundamentalismorik, ez sektarismorik ezta 
isolatzeko eta gizarte hartzailearekiko banatzeko joerarik. Musulmanen ka-
suan, erlijioak ez die immigratzera bultzatzen baina migrazio-prozesuaren 
gorabeherak jasaten eta arintzen laguntzen die. Gainera, musulmanek uste 
dute haien kulturan eta gizarte hartzailearen kulturan balio erkideak daudela 
eta horrek lankidetza ahalbidetu eta elkar ulertzea eta bizikidetza erraztu 
egiten duela.



105

Ondoren, fundamentalismo-maila neurtzeko diseinaturiko galdeketako galderei 
parte-hartzaileek emandako erantzunak aurkeztuko ditugu. Erantzunen maizta-
suna eta haien azterketa bost zatitan banatuko dugu. Bost zati horiek jarrera fun-
damentalistekin zerikusia zutelako garrantzitsutzat hartutako bost aldagaiak dira:

1.  barne- eta kanpo- autokritika,
2.  isolamendua,
3.  erlijio-tolerantzia,
4.  moderazioa, eta
5.  autoritarismoa.

5.3.1. � Barne- eta kanpo-autokritika neurtzen duten galdeketako 
zazpi galderak eta elkarrizketatuen erantzunak

9 taula: � 3. Zientziak eta pentsamenduak gizartean duten zeregina sustatu be-
har du erlijioak

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
86
8

27
0
0
0

0
71,1
6,6

22,3
0
0
0

0
71,1
6,6

22,3
0
0
0

0
71,1
77,7

100,0
0
0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Zientzia garatzea eta pentsamendua askatasunez gauzatzea gizarteen 
modernizatze-prozesuen oinarria dira. Dirudienez, bi elementu horien 
aurkako jarrerak adierazten dituzten pertsonek fundamentalistak izate-
ko joera dute. Izan ere, dagokigun ikerketaren gaiari buruzko azterlan 
gehienak diote erlijio-fundamentalismoko mugimenduak kategorikoki 
antimodernistak direla eta erlijiora itzultzeko joeraren fenomenoa azken 
mendean mendebaldeak eta nolabait, beste kulturek (besteak beste, 
mundu islamikoak) izan zuten Ilustraziotik jaiotako joera aurrerakoien 
aurkako erreakzioa besterik ez dela. Horrela, item horren edukiari 



106

ezezko erantzuna emateak fundamentalistatzat har litekeen jarrerari 
erantzuten dio.

• � Zenbait egilek diote azken hamarkadetan eman den pentsamendu erlijio-
so literalista islamikoaren azaleratzeak zientzia suntsiarazi dutela baita 
herri musulmanetako zientifikoen jarduerak gutxitu ere. Alabaina, 
Pouris-ek (2007) zortzi herrialde islamikoen (Egipto, Tunis, Indonesia, 
Iran, Jordania, Malasia, Maroko eta Pakistan) garapen zientifikoan fun-
damentalismoak izandako eraginari buruzko artikuluan dio erlijio-mugi-
menduak ugaritu direla baina hala ere herrialde horietan laurogeita ha-
marreko hamarkadan zientzia gero eta gehiago hobetu eta aurreratu dela. 
Pourisek ateratako ondorioak zortzi herrialde musulman horien sistema 
eta ekoizpen zientifikoak aztertu zituen landa-azterketa bikain batean oi-
narrituta daude.

• � Edozein kasutan ere, EAEn bizi den kolektibo musulmanaren lagin bate-
kin egindako gure fundamentalismoari buruzko ikerketatik ondoriozta 
daiteke, 9. taulan azaltzen diren erantzunen arabera, elkarrizketatu mu-
sulmanek honako ideia honen alde daudela: erlijio musulmanaren mo-
duko erlijio batek ez diola zientziari edo pentsamenduari aurre egin be-
har edo zientifikoak gizartean gauzatzen dituzten jarduerak eragotzi 
behar, haien ikerkuntzak gizakiaren onura bilatzen dutelako. Aitzitik, Is-
lamaren arabera pertsona batek ekoizpenerako gaitasuna baldin badu, 
zeregin horretan murgiltzeko betebehar moral eta erlijiosoa du jendearen 
onura bilatzeko. Sinismen hori justifikatzeko musulmanek, ia beti beza-
la, haien erlijioaren iturrietan oinarritzen dira. Adibidez, Muhammadek, 
Islamaren profetak, zientifikoek eta jakitunek gizartean hartzen duten 
garrantzia eta zeregina balioetsi zuen eta jakintza bilatzeko eta eskura
tzeko gomendioa luzatu zion jendeari. Zientifikoak eta jakitunak ekintza 
onak egiten dituzten gizakien mailan kokatzerakoan, bigarren mailan 
kokatuko dira profeten azpitik, eta profetak, lehen mailan: «Zientifikoak 
profeten bidezko oinordekoak dira (alúlamá warazatú il-anbiyaá)», dio 
Muhammadek.

• � Horrela, gure elkarrizketatuen erantzunak oso adierazgarriak izan ziren. 
9. taulak erakusten digunez, elkarrizketatu guztiek, hots, % 100ek eta 
salbuespenik gabe, uste dute erlijioak ez duela zientziak eta pen
tsamenduak gizartean duen zeregina eragotzi behar.



107

10 taula: � 6. Adierazpen-askatasuna denontzat bermatu behar da, nahiz eta 
batzuek gainerakoak kritikatzeko erabiltzen duten

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

2
56
25
34
2
2
0

1,7
46,3
20,7
28,1
1,7
1,7
0

1,7
46,3
20,7
28,1
1,7
1,7
0

1,7
47,9
68,6
96,7
98,3

100,0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Iritzi horrek adierazten du pertsona batek duen jarrera adierazpen-aska-
tasunari dagokionez eta batez ere, besteen jarrerari, ekintzei eta obrei 
buruz iritzi kritikoak eratzeko jendeak duen eskubideari dagokionez. 
Item horri modu positiboan erantzuteak adierazten du elkarrizketatuak 
gauzak erlatibizatzeko gaitasuna duela eta besteek plantea ditzaketen 
kritiken aurrean malgutasunez jokatzeko gai dela.

• � Zentzu horretan elkarrizketatuen gehiengo osoak —zehazki, % 96k— 
erantzun zuen planteamendu horrekin ados zegoela (10. taulan ondo 
ikusten da).

• � Xehetasun azpimarragarria eta kontuan hartzekoa da ehuneko nahiko 
adierazgarri batek, % 20,7k, «neurri batean» ados zegoela erantzun iza-
na. Askok, beraz, partzialtasun hori justifikatzeko zioten kritika onar-
tuko dela besteak makurrarazteko, iraintzeko edo laidotzeko ez denean. 
Horrela, azpimarratzen zuten kritikak eraikitzeko egin behar direla eta ez 
epaitutako pertsonak zapuzteko. Era berean, argitzen zuten erlijioei 
buruz egindako kritikek espiritu eraikitzailea izan behar dutela eta adie-
razten zuten adierazpen-askatasunerako eskubidea ez litzatekeela neurri-
gabe erabili behar Jayllands-Posten egunkari daniarrak Islamaren profe-
taren irudiari buruz argitaratu zituen karikatura satiriko ospetsuen kasuan 
egin zen moduan, hau da, profeta hori barregarri utziz eta bineten bidez, 
indarkeriarekin eta terrorismoarekin erlazionatuz. Elkarrizketatu horien
tzat, adierazpen-askatasuna eta prentsa-askatasunaren eta difamazio eta 
libeloaren artean alde handia dago.



108

• � Horrela, elkarrizketatuen % 3,4k soilik erantzun zuten item horren edu-
kiarekin ez zeudela ados, besteen aurka zuzentzen den kritika gaitzesten 
baitzuten.

• � 9. galdera hau aurrekoarekin oso erlazionatuta dago eta pertsonak bere 
eguneroko bizitzan kritika erabiltzea onartzeko duen gaitasuna neurtzen 
du; izan ere besteekiko harremanak —talde bateko kideen eta konfian
tzazko autoritate-irudien artekoak— ondo funtzionatzeko oso elementu 
garrantzitsutzat hartzen da.

• � Item horri baiezko erantzuna emateak obedientzia osoa aitortzen zaien auto-
ritate-irudienganako miresmeneko eta baldintzarik gabeko gorespeneko ja-
rrera adierazi dezake. Aldiz, galdera horrekin ados ez egoteak, hau da, kri-
tikak egitea nahiz jasotzea onartzeak adierazten du elkarrizketatua pertsona 
gardena, zintzoa, eta besteen eta bere buruaren mugetaz jabetzen dena dela.

• � Galdera horretan ere elkarrizketatuek azpimarratzen zuten kritika ez li
tzatekeela erabili behar besteei desohore edo iseka egiteko. Elkarrizketa-
tuen iritziz pertsonek huts egin dezakete, baina pertsonarekiko errespe-
tua funtsezkoa da.

11. taula: � 9. Bere taldekideen kritika toleratzen duen taldeak ez du asko iraungo

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

2
4
5
8

54
10
38

1,7
3,3
4,1
6,6

44,6
8,3

31,4

1,7
3,3
4,1
6,6

44,6
8,3

31,4

1,7
5,0
9,1

15,7
60,3
68,6

100,0
Guztira 121 100,0 100,0

• � 11. taulan argi ikus daitekeenez elkarrizketatuek azken iritzi honi buruz 
emandako erantzunaren eta aurreko iritziari buruzko erantzunaren arteko 
koherentzia dago. Horrela, elkarrizketatuen ia % 85ek dio pentsamendu 
kritikoa garrantzitsua dela.

• � Aldiz, elkarrizketatu musulmanen % 14k zioen talde batek eraginkorta-
sunez funtzionatzeko kritika ez zela beharrezkoa.



109

• � Galdera horrek islatzen du pertsonen gaitasuna honako hau onartzeko: 
arrazoimena askatasunez gauzatzeko eta pentsamendu kritikoa erabil
tzeko ez dagoela gai taburik. Horrela, erlijioari edo beste arlo bati dago-
kion edozein gai edo zalantza debekurik eta murrizketarik gabe plantea-
tu eta aztertu behar da.

• � Aurreko galderei emandako erantzunekin koherentzian elkarrizketatu 
musulmanen % 13,2k zioten «neurri batean» ados zeudela. Elkarrizketa-
tuek adierazten zuten buruzagiek erantzuna eman beharko dutela plan-
teatutako gaiak ondo ezagutzen badituzte eta zalantzak errespetuaren 
mugak —aurretik aipatutakoak— gainditzen ez badituzte.

12. taula: � 14. Erlijio-buruzagiek erlijioari buruz planteatzen diren galderak 
eta zalantzak onartu eta erantzun behar dituzte

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
70
16
32
1
2
0

0
57,9
13,2
26,4
0,8
1,7
0

0
57,9
13,2
26,4
0,8
1,7
0

0
57,9
71,1
97,5
98,3

100,0
0

Guztira 121 100,0 100,0

13. taula: � 21. Fededun batek aurrekoak guztiz imitatu behar ditu, asko saia-
tuta ere ezin izango baitu ekarpen berririk egin

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
26
17
16
30
23
9

0
21,5
14,0
13,2
24,8
19,0
7,4

0
21,5
14,0
13,2
24,8
19,0
7,4

0
21,5
35,5
48,8
73,6
92,6

100,0
Guztira 121 100,0 100,0

• � 12. taulan ikus daitekeenez, 121 elkarrizketatuetatik % 97k baino gehia-
gok baiezko erantzuna eman zuten, hau da, erlijio-buruzagiek irekiak 



110

izatearen alde eta funtsezkoak diren gaiei buruz plantea daitezkeen gal-
derak nahiz zalantzak onartzearen alde.

• � Fundamentalistak bere federako eta historiarako sakratutzat dituen oina-
rrietara itzuli nahi du eta oinarri horiek bere horretan utzi. Hori horrela 
izanik, iraganari eta iraganaren irudiei estimu eta atxikimendu handia 
ematen die eta mito bihurtzen ditu. Era beran, badirudi ez duela nahiko 
estimua bere buruarekiko eta ez dela gai aurreko garaietako kultura eta 
erlijio-legatua berriz interpretatzeko edo berrikuntzak gehitzeko. Aurre-
koak beti bera baino hobeagoak eta bere garaikoak baino hobeagoak izan 
dira. Erlijioak egungo bizitzari egokitzeko egiten diren eraldaketen eta 
berrikuntzen beldur da. Izan ere, bere erlijioaren oinarritzat hartzen di-
tuenak jokoan daude.

• � Kasu horretan, parte-hartzaileen % 48,8k erantzun zuten ados zeudela 
fededun batek iraganeko pertsona garrantzitsuak imitatu behar izateare-
kin, haien pentsamenduei eta ondorioei ekarpen berririk zertan egin 
gabe.

• � Horietatik, %14k esan zuten soilik «neurri batean» zeudela ados. Per
tsona mota horrek uste du teologia islamikoa oinarritzat hartuta, erlijio 
musulmana honako bi alderdi nagusi hauetan bana daitekeela: lehenen-
go alderdia erlijioaren oinarri eta aginduei dagokie baita gizakia eta 
Jainkoaren arteko bitartekorik gabeko harreman pribatuari ere (Iba-
dat); bigarren alderdia, aldiz, eguneroko gorabeherei dagokie, gizakia-
ren egungo bizitzak funtziona dezan eta bizitza hori antolatzeko behar 
diren gizarte-akordio eta -itun guztiei (Muámalat). Lehen alderdia, 
erlijio-printzipioei eta -jarraibideei dagokiena, uste dute —zuzenbide 
islamikoaren arabera— ez dela aldatu behar, bertan kokatzen direlako 
haien erlijio-nortasunaren ezaugarri nagusiak, haien Karta Magna, 
haien muina. Bigarren alderdia, aldiz, gizakien arteko harremanari da-
gokiona, uste dute aldatu egin behar litzatekeela eta une bakoitzera 
egokitu jendearen bizitza errazteko eta bizitzako zirkunstantzietara 
egokitzeko.

• � Elkarrizketatuen erdiak baino gehiagok erlijioa berritzearen aldeko iri
tzia azaldu zuten.



111

14. taula: � 26. Nire kulturaren historia berrikusterakoan batzuek iraganean 
egindako hutsegiteak aurkitzen ditut

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

2
27
12
59
12
5
4

1,7
22,3
9,9

48,8
9,9
4,1
3,3

1,7
22,3
9,9

48,8
9,9
4,1
3,3

1,7
24,0
33,9
82,6
92,6
96,7

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Fundamentalistak mitifikatzen dituzten haien arbasoek iraganean hu
tsegiteak egin zituztela aitortzea zaila egiten zaie. Haientzat, arbasoek egin-
dako guztia perfektua eta ezin hobea da. Horrela, galdeketaren 26. galderak 
neurtzen zuen pertsonaren gaitasuna honako hau aitortzeko: bera identifika
tzen den historian zehar ez zirela soilik argiak izan, ilunak ere bai.

• � Musulmanentzat orokorrean, Islamaren historiaren garai bat portaerako 
eta gobernatzeko eredu perfektua izan zen: Muhammad profetaren eta 
haren lau lehen ondorengo Ongi Gidatuen (al-Julafaá al-Rashidún) ga-
raia, hain zuzen ere.

• � Horri dagokionez, elkarrizketatuen % 80k baino gehiagok adierazi zuten 
arbasoek hutsegiteak egin zituztela.

15. taula: � 35. Nire erlijioaren liburu sakratuari puntuazio-markak (koma, galde-
ra-markak eta abar) jartzea urrats egokia da liburua hobeto ulertzeko

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

11
9

22
12
34
7

26

9,1
7,4

18,2
9,9

28,1
5,8

21,5

9,1
7,4

18,2
9,9

28,1
5,8

21,5

9,1
16,5
34,7
44,6
72,7
78,5

100,0

Guztira 121 100,0 100,0



112

• � Horrela bada, seguruenik garai horretaz gogoratuko ziren elkarrizketa-
tuen % 17,3ak item horren edukiarekin ados ez zeudela erantzuterakoan.

• � Beste galdera batek, autokritika neurtzeko azkenak, fedearen testu sakra-
tuen aurrean pertsonak hartzen duen jarrera aztertzen du. Gorago aipatu 
denez, fundamentalismoak Jainkoaren Hitzaren —inolaz ere aldatu be-
har ez den jainko-errebelazioaren— infalibilitatea gogor defendatzen du.

• � Kristautasunean Jesukristok betetzen duen garrantzizko tokia Islamean 
Koranak —musulmanen oinarrizko ideiak biltzen dituen liburuak— 
betetzen du eta ez Muhammad profetak. Liburu sakratu hori Gabriel 
arkanjeluak errebelatu zion oso-osorik Muhammad profetari VII. Men-
dean. Testu hori lehen aldiz bildu eta transkribatu zenean ez ziren erabi-
li gaur egun ezagutzen eta erabiltzen ditugun ortografia-zeinuak, esate-
rako puntua (.), koma (,), galdera-marka (?), eta abar. Arabieraz 
idatzitako Koranean beste mota bateko puntuazio-markak azaltzen dira 
eta horiek ideiak antolatu eta hierarkizatzeko eta anbiguotasunak ekidi-
teko derrigorrezko edo gomendatutako geldialdiak adierazten dituzte 
baina musulman denek ez dute Koraneko puntuazio-marka horien esana-
hia eta funtzioa ondo ezagutzen. Nahiko jakintza izan behar da horiek 
bereizteko. Horrela, galdeketako 35. galderarekin jakin nahi zen gaur 
egun erabiltzen dugun Koranaren testu originalari puntuazio-markak 
gehitzeko aukerarekin zenbateraino zeuden ados elkarrizketatuak.

• � Hori nahiko galdera polemikoa da. Ikusi zen iritzi garbirik ez zuten elka-
rrizketatuek erantzun aurretik erlijioaren ulemak eta jakitunak gai horri 
buruz duten iritzia ezagutzen saiatzen zirela. Haientzat oso gai garrantzi
tsua da, Korana haien liburu sakratua delako. Beraz, aldez aurretik gal-
deraren dimentsio guztiak ezagutu gabe erantzuteko beldur ziren. Izan 
ere, galdera hau erantzun nahi ez zuten edo galdera honi zein erantzun 
aukeratu ez zekiten pertsonen ehunekoa beste edozein galderatan baino 
altuagoa zen, elkarrizketatuen ia %10.

• � Koranari buruz jakitun musulman askok egindako irakurketak eta azter-
lanak metodo historiko-kritiko modernoei egokitzen dira. Garai musul-
manaren II. eta III. mendeen artean (VIII-IX K.o), Koranari buruzko 
zenbait azterlan eta interpretazio landu ziren ikuspegi kritiko-historiko-
tik, adibidez honako hauek: «Errebelazioaren zirkunstantziak» (Asbab 
al-Nouzul); «Indargabetzen duena eta indargabetutakoa» (al-Nasej wa 



113

al-Mansouj). Lehen lanak Koraneko bertsoen errebelazioaren arrazoien 
eta zirkunstantzien inguruko alderdiak aztertzen ditu, esaterako une ho-
rretako gizartearen egoera, Koranaren terminologiaren azterketa filolo-
gikoa, errebelazioaren data, lekua, balioa eta abar. Bigarren lanak, al-
diz, bestelako txatalak aztertzen ditu, hain zuzen ere beranduago 
errebelatu ziren beste txatal batzuek indartutakoak edo baliogabetuak. 
Azpimarragarria den beste adibidea IX. mendeko (K.o.) pentsalari mu-
taziliak egiten zuten Koranaren irakurketa da: horiek, gainerako musul-
manen antzera, Jainkoaren batasunaren eta bakartasunaren alde egiten 
zuten baita Jainkoaren mezuaren transzendentziaren alde ere. Alabaina, 
pentsalari horientzat Koranaren testua «sortutako» errealitate bat da, 
hots, giza arrazoiaren legeen arabera irakurri, aztertu eta interpretatu 
behar da.

• � Zalantzarik gabe, liburu sakratu baten okergabetasunean sinisteak eta 
liburu hori hitzez hitz irakurtzeak jarrera fundamentalistak sorraraztea 
dakar, aurreko orrialdetan adierazi den moduan. Dena den, azaldu be-
harreko da, Sleat-ek (2006) dioenez, testu kanonikoak hitzez hitz 
irakurtzeak ez dela testu horietan biltzen den egia besteei inposatu 
nahi izatearen sinonimoa. Hau da, erlijio-fededun ugari aurki daitezke 
testu kanonikoak hitzez hitz irakurtzen dituztenak baina hala ere sinis-
ten duten egia hori besteei inposatzen hasi nahi ez dutenak. Horiek 
beharbada, «dogmatikotzat» edo «puristatzat» har daitezke baina ez 
fundamentalistatzat. Sleatek (2006) dioenez literalismoak, berez, ezin 
du argitu fundamentalisten eta erlijio-fededun baketsuen artean da-
goen aldea.

• � Nolanahi ere eta gure azterlanari dagokionez, galdeketa erantzun duten 
EAEn bizi diren musulmanek azken item horren aurrean ez dute jarrera 
bakarra azaltzen. Hori ikus daiteke 15. taulan. Horietako % 36k adiera-
zi zuten ados zeudela puntuazio-marka modernoak gehitzeko aukerare-
kin, baina Koraneko hitzen esanahiak eta konnotazioak ez aldatzeko 
baldintza azpimarratzen zuten. Gainerakoek, % 50 baino zertxobait ge-
hiagok aukera hori baztertu egin zuten. Hortaz, elkarrizketatuen ehune-
ko handiak adierazi zuen aukera horrek testuan aldaketak eragiteko bel-
dur zirela.



114

5.3.2. � Galdeketako «isolamendua» aldagaiari buruzko zazpi galderak

16 taula: � 2. Gaur egun hemengo eskoletan irakasten dutena ikusita, hobe da 
gure seme-alabak etxean geratzea

Kop. % baliozko % metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

2
4

16
8

30
22
39

1,7
3,3

13,2
6,6

24,8
18,2
32,2

1,7
3,3

13,2
6,6

24,8
18,2
32,2

1,7
5,0

18,2
24,8
49,6
67,8

100,0
Guztira 121 100,0 100,0

• � Fundamentalisten arrazoibideei erreparatzen badiegu, konturatuko gara 
norbanakoaren isolamenduaren edota isolamendu kolektiboaren ideia 
maiz errepikatzen dela eta ideia horrek garrantzi handia hartzen duela 
haien azalpenetan. Fundamentalistak bitxiak, bereziak eta zenbaitetan 
bikainak sentitzen dira. Ingurukoekiko harremanak murriztea nahiago 
dute, batez ere ingurukoek ez badute erlijiozko betekizunei dagokienez 
haien portaera berdina. Muturreko kasuetan desberdinak diren per
tsonekin harremanak amaitu ditzakete eta haragikoitzat eta zintzotasun 
gabekotzat hartzen dituztenez, haien aurkako jarrera azaldu.

• � Metroscopiak Espainian kokatuta dagoen biztanleria musulman etorki-
nari buruz egindako iritzi-inkestan adierazten da «etorkinen eskolatu-
tako hamar seme-alabetatik bederatzi (% 90) zentro publikoetara joaten 
direla, % 5, ikastetxe pribatuetara eta % 3 itunpeko ikastetxeetara. Nes-
ka-mutil horien % 17k ikastetxean jasotzen dute erlijio-hezkuntza baina 
horietatik soilik % 10ek dio erlijio-hezkuntza hori eskatu duenik. Kasu 
gehienetan (% 58), familia da seme-alabak arlo horretan hezteko ardura 
hartzen duena eta horietako % 10 soilik joaten da meskitara edo imana-
rengana». Bestalde, Trinidad Vicente-k (2008) 2005/06 ikasturteari da-
gokion azterlanean eskainitako datuak kontuan hartuta, ez-uniber
tsitatekoa den hezkuntza-sisteman sartuta dauden ikasle marokoarrak 
(EAEn bizi diren musulmanen artean ordezkaritza handiena duen biztan-
leria) ikasle etorkin guztien % 9 dira. EAEko ikasle etorkinen nazionali-



115

tate-rankinga alderatuta, jatorri hori duten ikasleen garrantzi erlatiboak 
Gipuzkoako eta Arabako ikasle-talde ugariena izatera eraman ditu, Ara-
ban eskolatutako Kolonbiako ikasleen atzetik eta Gipuzkoan eskolatu-
tako Ekuadorreko ikasleen atzetik. Bizkaian, aldiz, ikasle marokoarrak 
bosgarren postuan kokatzen dira, Kolonbiako, Boliviako, Ekuadorreko 
eta Errumaniako ikasleak nagusitu direlako.

• � Galdera horretan, galdeketako bigarrenean, elkarrizketatuei honako hau 
eskatzen zaie: edozein arrazoi dela medio haien seme-alabek, anai-arre-
bek edo senitartekoek eskola uzteko eta EAEko ikastetxeek ezarritako 
ikaskuntza-prozesua ez jarraitzeko erabakiaren aurrean iritzia emateko 
eta erabaki hori balioesteko, hots, egokitzat jotzen duten edo nahiago 
duten eskola-adina duten senitartekoak gizarte hartzaileko ikastetxeek 
proposatutako prestakuntza-prozesuarekin jarraitzea. Euskal ikastetxe 
publikoetan erlijio islamikoko klaseak jasotzeko ikasle musulmanek du-
ten eskubidea aurreko ikasturtean aplikatu zela kontuan hartuta, item 
horren bidez jakin nahi da elkarrizketatuak, horietako batzuk eskolatu-
tako neska-mutilen aitak eta amak direnez, ikastetxe publikoetan eskain
tzen den heziketari uko egitearen alde edo aurka dauden, edozein arrazoi 
dela medio (adibidez, erlijio islamikoko klaserik ez ematea).

• � Elkarrizketatu musulmanek emandako informazioaren arabera (16. tau-
la) horietako % 75 baino gehiago haien seme-alabak euskal ikastetxeetan 
garatzen diren gaiak, ikasketak eta balioak ikastearen alde eta adin bere-
ko ikasleekin gune hori konpartitzearen alde azaldu zen.

17 taula: � 10. Erlijio-komunitate bateko ordezkariek gutxiago parte hartu be-
harko lukete komunikabideetan, horietara jo gabe

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
0
4
4

50
18
45

0
0
3,3
3,3

41,3
14,9
37,2

0
0
3,3
3,3

41,3
14,9
37,2

0
0
3,3
6,6

47,9
62,8

100,0

Guztira 121 100,0 100,0



116

• � Gainerako elkarrizketatuen % 23 senitartekoak eskolara ez joatearen 
alde agertu zen baina ehuneko hori % 10 baino gutxiagora jaisten da 
kontuan hartzen bada % 23 horretan bildutako erdiek baino gehiagok, 
zehazki % 13,2k, «neurri batean ados» zioen aukera hartu zutela. Hau 
da, onartzen zuten eskolatzeko oinarrizko eskubidea eta haien senitarte-
koak euskal ikastetxe batera joateko beharra baina denbora berean, na-
hiago zuten erakunde publikoek beren kulturaren ñabardura aintzat har-
tuta, erlijio musulmanaren historiari, hizkuntzari, hezkuntzari eta balioei 
buruzko heziketa jasotzeko aukera ahalbidetzea.

• � «Isolamendua» aldagaiarekin zerikusia duen beste galdera bat da azken 
hori. Galdera horren bidez jakin nahi da Euskadin bizi den komunitate 
musulmaneko ordezkariek komunikabideetara jotzearen eta haiekin 
lankidetzan jardutearen alde ote dauden elkarrizketatuak eta zein neurri-
taraino.

• � Ehuneko txiki batek, 121 elkarrizketatuen % 3,3k hain zuzen ere, «ados» 
zioen aukera hautatu zuten. Era berean, beste lau elkarrizketatuek (% 3,3) 
hautatu zuten «neurri batean ados». Adierazi zuten komunikabide batzuk 
ez direla hain zintzoak eta iristen zaien informazioa manipulatu egiten 
dutela. Hori dela-eta hartzen zuten komunikabideekin elkarlan gutxi egi-
teko jarrera.

• � Gainerako parte-hartzaileek (% 93tik gora), aldiz, ia aho batez erantzun 
zuten komunikabideen gonbiteei erantzutearen alde eta proposatzen diz-
kien jardueretan parte hartzearen alde daudela.

18. taula: � 12. Gaur egun, erlijioari eutsi nahi dionak hobe du mundu honeta-
tik isolatzea pertsona aratza izateko eta bizirik irauteko

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
0
6
6

45
13
51

0
0
5,0
5,0

37,2
10,7
42,1

0
0
5,0
5,0

37,2
10,7
42,1

0
0
5,0
9,9

47,1
57,9

100,0

Guztira 121 100,0 100,0



117

• � Galdera horri baiezko erantzuna emateak, aurreko itemetan adierazi den 
moduan, banantzeko eta isolatzeko jarrera egiaztatzen du, fundamenta-
lismoari atxiki dakiokeen ezaugarria, hain zuzen ere. Jakin nahi dena 
zera da, erlijioari eta nortasun-ezaugarriei eustea lortzeko pertsona bere 
gizarte- eta kultura-testuingurutik isolatzera heldu daitekeen.

• � Elkarrizketatuen erantzunetik ondoriozta daiteke gehiengoak (% 90etik 
gora) galderarekiko desadostasuna adierazi duela, hau da, erlijioari eutsi dai-
tekeela mundu honetatik isolatu gabe eta besteekiko harremanak galdu gabe.

• � Horrela, parte-hartzaileen % 10 baino gutxiagok agertu zuten inguratzen 
dituen munduak pairatzen dituen ukaezinezko aldaketa eta eraldaketen 
aurrean nortasun aratzari eusteko joera; izan ere aldaketa horiek oso 
nahasgarritzat hartzen dituzte kultura gehienek.

19. taula: � 15. «Bestearen» hizkuntza eta haren kulturaren beste hainbat al-
derdi ikasteko behar den ahalegina egitea garrantzitsua da, elkar 
ezagutzeko bide egokia delako

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
79
12
28
0
2
0

0
65,3
9,9

23,1
0
1,7
0

0
65,3
9,9

23,1
0
1,7
0

0
65,3
75,2
98,3
0

100,0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � «Bestearen» hizkuntza eta haren kulturaren beste hainbat alderdi ikaste-
ko interesa izateak elkarrizketarako, ikasketarako eta aberastasunerako 
hurbilketazko eta prestasunezko jarrera adierazten du.

• � Zentzu horretan, 19. taulan azaltzen diren zenbakiak argiak dira: elkarriz
ketatuen ia % 100ek onartzen dute ikasketa mota hori baliozkoa dela 
egokitzea, ulertzea eta bizikidetza errazteko tresna gisa.

• � Alabaina, nabarmentzekoa da elkarrizketatutako meskitetako iman ba
tzuek gaztelaniaren oso oinarrizko jakintza besterik ez zutela (eta euskara-
rena, gutxiago) baina beste batzuek, aldiz, adierazi zutela gaztelaniako 



118

klaseetara joaten zirela eta hizkuntza hori ikasteko benetako interesa zute-
la. Funtsezko gaia da hori; izan ere, gizarte hartzaileak askotan gidari espi-
ritual eta erlijioso horiek Islamaren alderdi desberdinei buruz duten iritzia 
eta elkarrizketari eta gizarte-bizikidetzari buruz duten ikuspegia ezagu
tzeko interes handia agertzen du. Horrela, komunitate musulmaneko irudi 
horiek ez badute helmugako herrialdearen hizkuntza ikasteko interesik 
agertzen edo herrialde horrek ez badu ordezkari horietara hurbiltzeko eta 
horiek ezagutzeko interesik agertzen, bi alderdien arteko komunikazio-
rako funtsezko elementu bat galtzea izango litzateke lehen ondorioa. Le-
henengoek ezin izango dituzte beren beharrak eta kezkak modu eraginko-
rrean transmititu edo haiei buruz dauden gaizkiulertuak eta estereotipoak 
argitu eta bigarrenek ezin izango dituzte euren balio positiboak transmititu 
eta topaketak, beharrezko elkarrizketa eta bizikidetza ahalbidetu.

20. taula: � 19. Komunitate erlijiosoek gizarteko jardueretan parte hartu be-
harko lukete, nahiz eta horretarako erlijioz kanpoko erakundeekin 
harremanetan jarri behar izan

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
50
17
48
6
0
0

0
41,3
14,0
39,7
5,0
0
0

0
41,3
14,0
39,7
5,0
0
0

0
41,3
55,4
95,0

100,0
0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Galdeketako 19. galdera Euskadin bizi diren elkarrizketatu musulmanen 
isolamendu-maila neurtzeko diseinatu zen. Izan ere, inguratzen digun 
moduko gizarte plural batean, oso garrantzitsua da sentsibilitate guztiek 
askatasunez existitzeko eta adierazteko eskubidea dutela aintzat hartzea. 
Aniztasun horrekiko errespetua gizartea osatzen duten emakume eta gi-
zon guztien arteko lankidetzaren bidez gauzatu daiteke. Gizarte- eta 
erlijio-sentsibilitate desberdinetako erakundeek antolatutako jarduerak 
onartzea eta horietan laguntzeak eta parte hartzeak esan nahi du «bes-
teen» ekarpenak norberarenak bezain bidezkotzat eta balioduntzat har
tzen direla.



119

• � 20. taulan ikus daitekeenez, elkarrizketatuek ia aho batez (% 95) eran
tzun zuten euskal gizartea osatzen duten talde desberdinekin elkarrekiko 
laguntza eta lankidetza gauzatzearen alde zeudela, talde horien ikuspe-
giak eta planteamenduak alde batera utzita.

• � Hori da «isolamendua» aldagaia neurtzen duen azkenaurreko galdera. 
Honako hau jakin nahi da: elkarrizketatuek zenbateraino dituzten joera 
egoistak edo besteei bizkarra emanez —besteetaz eta haien premietaz 
arduratu gabe— bizitzea bilatzen duten. Item horrekin ados egoteak gi-
zakiaren eta gizakiak gizartean betetzen duen zereginaren ikuspegi pesi-
mista agerian uzten du. Nik pesimista izan nahi badut, gainerakoak fal
tsutzat eta arduragabetzat hartzen ditudalako izango da. Horrela, besteak 
egiazko mehatxu bihurtzen dira, haiengandik defendatzea eskatzen due-
na haiekiko harremanak murriztuz edo saihestuz.

21. taula: � 23. Bizi garen garai hauetan hoberena da egoista izatea eta norbe-
raren premiez soilik arduratzea

Kop. % Baliozko % Metatutako %
Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
0
0
2

52
6

61

0
0
0
1,7

43,0
5,0

50,4

0
0
0
1,7

43,0
5,0

50,4

0
0
0
1,7

44,6
49,6

100,0
Guztira 121 100,0 100,0

• � Musulman gehienak gizarte kolektiboen kide dira, hots, ez dute arreta 
indibiduoan jartzen eta taldearen eta pertsonen arteko harremanen 
garrantzia independentziaren eta indibidualizazioaren balioari nagusi
tzen zaio. Komunikazioa eta gizarte-harremanak indartzen dituzten kul-
turak dira, besteek pentsatzen dutenari arreta handia jarriz eta beti gustu-
ra uzten saiatuz, bestearen iritziak eta onarpenak zuzeneko eragina 
dutelako norberaren autoestimuan.

• � Hori guztia kontuan hartuta, galdeketa osatu duten parte-hartzaileen 
erantzuna ezin argiagoa da. Izan ere, elkarrizketatutako musulmanen 
% 100ek altruista izatea, besteekiko interesa agertzea eta haiekin emo-
zio- eta gizarte-lotura sortzea garrantzitsutzat jotzen dute.



120

22. taula: � 34. Erakunde eta elkarte desberdinen arteko zenbait elkarrizketa-
topaketa serioak badira ere, hobe da horietara ez bertaratzea

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
0
4
6

70
17
24

0
0
3,3
5,0

57,9
14,0
19,8

0
0
3,3
5,0

57,9
14,0
19,8

0
0
3,3
8,3

66,1
80,2

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � 34. itema «isolamendurako» joera neurtzen duen galdeketako azken ite-
ma da. Horri esker jakin nahi da elkarrizketatuak nahiago ote duen nor 
bere barnera bildu eta gizarte- eta erlijio-elkarte desberdinen arteko to-
paketetara —elkarrekiko elkarrizketa eta ezagutza sustatzeko egiten di-
renetara— ez bertaratzea.

• � Azken urteetan, topaketa eta kulturen eta erlijioen arteko elkarrizketa 
bultzatzea xede nagusitzat hartzen duten ekimen asko (erakundeenak na-
hiz zibilak) gauzatu dira euskal gizartean. Elkarrizketa-bilera horietan 
euskal gizartean ezarritako erlijio-sentsibilitate eta —erakunde desberdi-
netako kideak parte hartzen dute. Komunitate musulmaneko ordezkariek 
erlijio-esperientziak elkartrukatzeko mahai horietan parte hartzen dute 
eta erregulartasunez joaten dira hitzordu horietara. UNESCO Etxea go-
bernuz kanpoko erakundearen lokaletan egiten diren erlijio arteko to-
paketetara bertaratzen dira. Era berean, 2009. urtearen hasieran, euskal 
gizarte zibileko hainbat erakundetako ordezkariekin batera, Palestinare-
kin Elkartasunerako Bizkaitar Plataformaren sorrera eragin zuten bilere-
tan parte hartu zuten. Plataforma horrek hogeitik gora gizarte-elkarte eta 
sindikatu biltzen ditu, hain zuzen ere, Palestinako giza eskubideen alde-
ko sentsibilizazio-jarduerak garatzen dituztenak eta Israelgo errepresio-
zko politiken aurkako eta 2009an 1.500 biktima zibiletik gora eragin zi-
tuzten Gazaren aurkako erasoen aurka.

• � Kasu horretan ere, elkarrizketatuen gehiengoa (ia % 92) gonbidatzen di-
tuzten elkarrizketa-topaketetara eta -mahaietara joatearen alde agertu zen.



121

5.3.3.  «Erlijio-tolerantzia» aldagaiari buruzko zazpi iritziak

• � Erlijio-intolerantzia fundamentalismoarekin askotan erlazionatu den ter-
minoa izan da, norberarena ez den kultura- edo erlijio-tradizioak dituzten 
pertsona edo taldeekiko aurkako jarreratzat edo deslegitimaziotzat ulertu-
ta. Elkarrizketatuak item horren edukia modu negatiboan balioetsi badu 
uler daiteke norberaren jarrerekiko jarrera desberdinak dituzten per
tsonetatik datorren informazioa gutxiesten dela. «Bestearekin» elkarrizke-
tan jarduteko gaitasuna tolerantziarekin —pertsonen eta kulturen arteko 
bizikidetza eta bakea garatzeko hain beharrezkoa denarekin— estu loturik 
dagoen bertutea da. Tolerantzia gizartean sustatzeko modu asko daude eta 
horietako batek «bestearekin» elkarrizketan jarduteko eta komunikatzeko 
prestasunean du oinarria. Baina zein elkarrizketa motetaz ari gara? Tama-
lez, erlijioen arteko topaketa- eta elkarrizketa-mahai askok ez zuten 
arrakastarik izan eta bertan behera utzi behar izan ziren ulermena, seriota-
suna eta pazientzia falta izan zirelako. «Bestearen» ikuspuntua ulertzeko 
benetako borondaterik ez dagoenean, hurbilpen faltsua eta zentzurik gabe-
ko bakarrizketa bihurtzen da elkarrizketa. Aldiz, gorago aipatutako boron-
date hori edukitzeak honako hauetarako prestasuna dakar: enpatizatzeko, 
besteek sentitzen dutena hautemateko, besteek sinisten dituzten ideiei jara-
mon egiteko eta norberaren sinismenak absolututzat ez hartzeko.

23. taula: � 1. Erlijio-gaietan norbaitekin ez banago ados uste dut bestearen 
ikuspegia ulertzeko borondate argia dutela

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
45
41
31
2
0
2

0
37,2
33,9
25,6
1,7
0
1,7

0
37,2
33,9
25,6
1,7
0
1,7

0
37,2
71,1
96,7
98,3
0

100,0
Guztira 121 100,0 100,0

• � Galdeketako lehen galderarekin jakin nahi dena da elkarrizketatuek 
«bestearen» jarrerekin eta ikuspegiekin enpatizatzeko gaitasunik ote du-
ten. 23. taulan ikus daitekeenez, parte-hartzaileen ia % 100ek item horre-



122

kiko adostasuna adierazi zuten. Hortaz, norberaren ideiak konpartitzen 
ez dituztenekin elkarrizketan jarduteko premia eta besteen planteamen-
duak eta ikuspuntuak bereganatzekoa onartzen dute.

• � Zer pentsatzen dute fededunek «bestearen» erlijioei buruz? Nola defini
tzen dituzte eta nola kokatzen dira horien aurrean? Pertsona erlijioso batek 
bere ikuspegietaz eta beste taldeek dituzten erlijio-sinismenetaz duen per
tzepzioarekin zerikusia duten galderei erantzuna eman nahi die item ho-
rrek. Horrelako galderaren aurrean ez da harritzekoa fededunek erantzutea 
norberaren erlijio-sinismenak direla egokienak eta besteenak daudela 
oker. Izan ere, joera harro eta arranditsu hori (nire erlijio-atxikimendua da 
Jainkoak sarituko duen bakarra) oso ohikoa da hainbat erlijio-nortasun 
desberdinetan, hala nola judutarrean, kristauan, islamikoan, hinduan eta 
abar Baina nola gauzatzen da egiaztapen hori? Derrigorrez, ustez egiaren 
bidea dena jarraitzen ez duen «bestearen» ezereztea al dakar?

24. taula: � 7. Esan dezakegu nirea ez den erlijioan sinisten dutenak oker dau-
dela

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

4
39
9

40
17
5
7

3,3
32,2
7,4

33,1
14,0
4,1
5,8

3,3
32,2
7,4

33,1
14,0
4,1
5,8

3,3
35,5
43,0
76,0
90,1
94,2

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Ikuspegi islamikoaren barruan dauden zenbait erlijio-kontzeptu musulma-
nek interpretatzen dituzten moduan aztertzen direnean, nolabaiteko ikuspe-
gi esklusibista ikusten da (soilik nire erlijio-atxikimenduak darama Jain
koaren egiara eta gainerakoek, benetako errebelazioak izanda ere, egiazko 
mezua indargabetu zuten eta bide zuzenetik aldendu ziren) baina egia da 
ideia horiek ez dutela ahultzen «besteak» bere sinismen propioak izateko, 
mantentzeko eta praktikatzeko duen legitimitatearekiko sinismena. Uste 
tolerante hori Koranean oinarritzen da; izan ere Koranaren txatal ugarietan 
kontzientzia-askatasuna pertsonaren funtsezko eta bortxaezinezko eskubi-



123

de modura finkatzen dute: «ezin da behartu inor Adorazioa Praktikatzera», 
agintzen du esanbidez Koranak (2. kapitulua, 256. txatala).

• � Esan beharra dago musulmanek judaismoa eta kristautasunaren historiari 
eta erlijio horietako sinismenen jatorriari buruz ezagutza zabala dutela. 
Izan ere, Islama ez da aurkezten erlijio bereizi eta ospetsu modura eta ez 
da ezagutzera eman beste sinismenak baliogabetzeko baizik eta horiekin 
batzeko eta horien kautotasuna berresteko eta judaismoaren eta kristauta-
sunaren Jainko bakarraren mezuarekin jarraitzeko proposatzen da, beste 
sinismen monoteistekiko esanbidezko onarpena azalduz. Koranak tradi-
zio horiei, profetei eta haien liburu sakratuei buruzko aipamen eta testu 
asko biltzen ditu; izan ere, horiek guztiak, gutxi gorabehera, herrialde 
berean sortu ziren. Horren adibide on bat dira honako hauei buruzko ai-
pamenak: Pentateukoa (al-Taura), Ebanjelioak (al-Inyil) eta Daviden 
Salmoak (al-Zabour). Aipamen horietan jainkozko jatorria aditzera ema-
ten da eta gida, argia eta zuzentasun-eredu modura duen balioa aitortzen 
da. Koranean honako hauek biltzen dira: «Adorazioaren Praktikan, legea 
eman dizue [musulmanentzat], Nuhri gomendatu ziona […], Ibrahimi, 
Musari eta Isari gomendatu geniena: ezar zezatela sendo Adorazioaren 
praktika eta ez zinteztela banatu hartan» (Korana, 42. kapitulua, 13. txa-
tala). Alabaina, Islama ez dator bat kristautasunarekin hainbat dogmatan, 
adibidez, dotrina hirukoiztarrari dagozkionetan, dogma horrek Jainkoaren 
batasuna eta bakartasuna arriskuan jartzen duela uste dutelako.

• � Koraneko beste txatal batean honako hau irakur daiteke: «Eta haien on-
doren, haien arrastoei jarraituz, Isa, Maryamen semea, etorrarazi genuen, 
Toran jadanik zegoena berretsiz. Eta Inyil (ebanjelioa) eman genion, 
gida, argia eta Toran jadanik zegoena zekartzana, baita gida eta oharpena 
ere beldur direnentzat». Koranaren —musulmanentzat balioak eta auke-
ra moralak eskaintzen dituen harrobi-liburuaren— 5. kapituluan, 46. 
aleian, azaltzen den baieztapen hori gorabehera, harrigarria bada ere, 24. 
taulan horren aurkako iritzia ikus daiteke: elkarrizketatutako hamarretik 
zazpik, ehuneko handiak, aipatutako galderarekin adostasuna adierazten 
zuen. Uste dugu erantzun horrek eztabaida honen 2. puntuan azaldu du-
gun ideiarekin zerikusi handia duela. Edozein kasutan ere, galdeketa 
bete zuten elkarrizketatuen soilik % 25ek adierazi zuten ez zeudela ados, 
hau da, uste zutela norberarekiko desberdinak diren erlijio-tradizioetan 
sinisten duen jendea ez dagoela oker.



124

• � Egia osoa berak duela uste duenak gainerakoen berezitasunak ez tolera
tzeko joera hartzen du baita besteak, desberdinak, eskubide oinarriz
koenetaz gabetzekoa ere. Fundamentalista ez da bere buruaren eta «bes-
tearen» arteko desberdintasuna markatzen duena, —desberdintasuna hor 
dago eta jakin behar da nola ulertu eta tratatu aberastasuna bihurtzeko— 
baizik eta desberdintasun kultural, etniko edo erlijioso hori «bestetzat» 
hartzen diren taldeek pairatzen dituzten intolerantzia, desberdintasun-
baldintzak eta askatasun-falta justifikatzeko erabiltzen duena.

25. taula: � 11. Edozein gizarteko erlijio-komunitateek, gutxiengoan egonda 
ere, beren festa propioak ospatzeko eskubidea izan beharko lukete

Kop. % Baliozko % Metatutako %

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
68
4

45
0
4
0

0
56,2
3,3

37,2
0
3,3
0

0
56,2
3,3

37,2
0
3,3
0

0
56,2
59,5
96,7
0

100,0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � 11. galderaren bidez ikertu nahi zen euskal gizartean bizi diren kolektibo 
musulmaneko kide elkarrizketatuek zein neurritaraino begi onez ikusten 
duten beste komunitateek duten eskubidea, helmugako herrialdean nahiz 
elkarrizketatuaren jatorrizko herrialdean, beren festak eta liturgia-ospa-
kizunak askatasunez eta baldintza-berdintasunean praktikatzeko. Es-
kubide hori kontuan hartzea eta aitortzea, pluraltasunarekiko eta per
tsonaren duintasunarekiko errespetua gordetzen duen gizarte bat 
eraikitzeko funtsezko eta ezin besteko elementua da.

• � Hala, 25. taulan ikus daitekeen moduan, elkarrizketatutakoen ia % 97 
tolerantziaren eta erlijio-askatasunaren alde azaldu zen.

• � Aurreko galdearekin bat etorriz, item honek erlijio-tolerantziarekin lotu-
tako aldagai berbera aztertzen du. Oraingoan, helburua da jakitea parte-
hartzaileak ados dauden ala ez gainerako komunitateek auren gurtzarako 
lekuak eraikitzearekin edo horiek edukitzearekin ofizioak askatasunez 
eta independentziarekin bertan egiteko.



125

26. taula: � 16. Bidezkoa da erlijio-komunitate guztiek otoiztegi propioak iza-
tea beren errituak eta ofizioak egiteko

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
76
12
33
0
0
0

0
62,8
9,9

27,3
0
0
0

0
62,8
9,9

27,3
0
0
0

0
62,8
72,7

100,0
0
0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Kulturanitzeko edo kulturarteko gizarte honetan, erlijio-tolerantziaren 
gaia funtsezko elementua da gizarte hau osatzen duten kultura-taldeen 
arteko bizikidetza harmoniko bat antolatzeko. Tolerantzia hori egiazkoa 
eta eraginkorra izan daiteke soilik gizabanako eta talde guztiek kontzien
tzia-askatasuna izateko, erlijioa askatasunez hautatzeko (edo sinismenik 
ez hautatzeko eskubidea izateko, ateoak edo agnostikoak izateko) eta 
publikoki gauzatzeko aukera lortzen badute, hori aldatzeko zuzeneko 
edo zeharkako inposiziorik edo inposatzeko ahaleginik jasan gabe.

• � Kulturaniztasunari eta kulturartekotasunari dagokienez, ohikoa da bi eredu 
horiek hirurogeiko hamarkadan Estatu Batuetan, Kanadan eta Britainia 
Handian eta hogeita hamarreko hamarkadan Frantzian, hurrenez hurren, 
sortu zirela baieztatzen duten iritziak entzutea. Foroetan eta literatura es-
pezializatuan behin eta berriz errepikatu dira iritzi horiek. Baina, gure us-
tez, iritzi hori pentsatu gabea eta okerra da. Egia da izendapenak herrialde 
horietan sortu zirela (haien gizarteetako kultura aniztasuna kudeatzeko lan-
dutako immigrazio-politikei erreferentzia eginez), baina herrialde horiek ez 
dira kultura-taldeen arteko bizikidetza- edo koexistentzia-eredu horiek jaio 
ziren lekua. Izan ere, giza esperientzia eta topaketak kulturaniztasun anglo-
saxoniarra eta Europako kulturartekotasuna kokatzen diren hamarkadak 
baino askoz zaharragoak dira. Eta ez dugu hitz egiten kultura desberdine-
tako giza taldeen arteko topaketa iragankorrei buruz, baizik eta gizakiaren 
historian neurri handiagoan edo txikiagoan izandako ulermen eta bizikide
tzako mendeei buruz. Hala, mundu arabiar eta islamikoaren kasuan, azter-
lan honen gaia izanik, hainbat adibide daude adierazi berri duguna erakus-



126

ten dutenak: horietako bat, VII. mendean gertatu zena, Muhammad 
profetaren adibidea da, Medinako juduekin, kristauekin eta politeistekin 
Itun Orria (al-Ssahifa) —antolamendu juridiko, sozial eta erlijiosoko lehen 
itunetako bat da, eta Medinako hirian bizi ziren hiritarren eta taldeen es-
kubideak eta betebeharrak jasotzen ditu— sinatu zuenean; itunak komuni-
tate partikularreko (Umma) estatusa aitortu zien, baita beren sinismenak, 
ondasunak, auzoak eta tenpluak mantentzeko eskubidea ere. Beste adibide 
bat dugu Omar Kalifak 637. urtean «Omari Ituna» sinatu zuenean Sophro-
nius-ekin (560 Damasko-638 Jerusalem), hau da, garai hartako Jarusale-
mgo patriarkarekin; itunak xedatu zuenez «Jerusalemgo hiriko biztanleak 
babestuak izango dira, beren buruarentzako babesa bermatua izango dute, 
baita beren ondasunentzat, elizentzat, gurutzeentzat, gaixoentzat eta 
osasuntsuentzat, eta beren komunitateko pertsona guztientzat ere. Beren 
elizak ez dira aldatu nahiz suntsituko, ez da horien eraikuntza nahiz lurrak 
murriztuko […], eta ez zaie beren erlijioa aldatzera behartuko…». Jerusa-
lemgo hiriak juduen, kristauen eta musulmanen arteko bake eta bizikide
tzako aldi bat bizi izan zuen une horretatik aurrera, XI. mendean aldi hori 
amaitu zen arte, hau da, lehen gurutzatuak iritsi ziren arte.

• � Istorio eta esperientzia horiek ezagutzen dituzten musulmanak asko dira, 
eta gainerako erlijio-tradizioek gurtzeko leku eta zentro propioak izateko 
eskubidea dutela babesten dute, eta horien aldeko jarrera justifikatzeko, 
hainbat testu koraniko erabiltzen dituzte erreferentzia gisa. Horietako bat 
da honako testu hau: «Allah gizon batzuen kontra borroka egiteko beste 
batzuez baliatu izan ez balitz, suntsituak geratuko ziren ermitak [fraidee-
nak], sinagogak, otoizlekuak eta meskitak, non ugari aipatzen baita 
Allahren izena » (Korana, 22. kapitulua, 40. txatala).

• � Hala, 26. taulan ikusten denez, elkarrizketaturiko musulman guztiek 
(% 100) adierazi zuten erlijio-tolerantziari buruzko item horren plantea-
menduarekin ados zeudela.

• � Elkarrizketaren garrantziaren eta tolerantziaren arteko harremanari 
buruzko adierazi dugun moduan, baiezta daiteke ezinezkoa dela tole-
rantea izatea elkarrizketaren printzipioa onartu gabe, eta ezinezkoa da 
elkarrizketa emankor eta egiazko bat garatzea «bestearekin» bat ditu-
gun oinarriak eta alderdiak ezagutu gabe. Horrela, 27. galderan elkarriz
ketatuaren erlijio-tolerantziako maila ondoriozta daiteke, «bestearekin» 



127

elkarrekiko dituen alderdiak atzemateko eta hitz egiteko duen gogo-
maila neurtuz. Item honen edukiari erantzun positiboa emateak gogo 
hori adierazten du.

27. taula: � 27. Norbaiten erlijio-sinismen berberak ez baditut, horrek ez nau 
oztopatzen pertsona horrekin hitz egiten saiatzeko eta bion artean 
izan daitezkeen baterako puntuak bilatzeko

Kop. % Baliozko % % metatua
Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
55
10
52
0
2
2

0
45,5
8,3

43,0
0
1,7
1,7

0
45,5
8,3

43,0
0
1,7
1,7

0
45,5
53,7
96,7
0

98,3
100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � 27. taulan agerian jartzen da ia elkarrizketatu guztiek (% 96,7) elkarriz
ketarekiko konpromisoa eta interesa adierazi zutela, baita «bestearekin» 
elkarrekiko dituzten edo izan ditzaketen ikuspuntuekiko konpromisoa 
eta interesa ere.

28. taula: � 30. Pertsona erlijioso baten betekizunetako bat da erlijioaren balio-
ak jendeari gogoratzea eta informatzea. Ez du besteen gaineko 
kontrolik eragin behar

Kop. % Baliozko % % metatua
Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
60
4

49
8
0
0

0
49,6
3,3

40,5
6,6
0
0

0
49,6
3,3

40,5
6,6
0
0

0
49,6
52,9
93,4

100,0
0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Proselitismoa zabaltzeko eta egiteko moduak eta motak lotura estua dute 
erlijio-tolerantziarekin. Jakina, proselitismo mota guztiak ez dira bi-
dezkoak askatasunaren eta giza eskubideen ikuspegitik. Gauza bat da 



128

besteek gure kredoa hartzea nahi izatea, eta beste gauza oso desberdina da 
horretan itsutzea eta predikari konpultsiboa bihurtzea. Gauza bat da jen-
dea gonbidatzea zure egia ezagutzera, eta beste gauza oso desberdina da 
pertsona horiek pairatzen dituzten hondamenak aprobetxatu eta dirua eta 
opariak (edo Europan sartzeko bisatua) eskaintzea beren sinismenetatik 
askatu eta «saltzen» zaien fede berria hartzearen truke. Erlijiosoek arrazoi 
asko dituzte —bidezkoak, batez ere erlijioa merkatuko beste «produktu» 
bat dela adierazten duten teorietan oinarrituta— beren mezua zabaltzeko:

    1. � Jainkoaren zioa defendatzen dutela uste dute,

    2. � zio hori hain bidezkoa eta ona dela uste dute, non besteekin partekatu 
nahi duten,

    3. � jendearentzako erremedioa, panazea eta benetako salbazioa dela uste 
dute,

    4. � beren zereginetako bat (batzuentzat betebeharra da) Jainkoaren Hitza 
iragartzea dela uste dute, eta

    5. � azkenik, fededun batentzat, pertsona berri bat bihurtzea oso indargarria 
da, azken batean bide onean gaudeneko ia erabateko berrespena delako.

• � Erlijio guztien grinetako bat da (batzuetan obsesioa da) proselitoak ira-
baztea; hala ere, agian judaismoaren kasua salbuetsi dezakegu, horren 
adierazpen-jardueraren oinarrian bere jarduerak eta politikak babesteko 
jendeari eskatzea dagoelako, eta ez hainbeste jendea bihurtzea. Islamaren 
kasuan, proselitismoaren termino baliokide arabiarra Daáwa da, hitzez 
hitz «gonbidapen bat egitea» esan nahi duena. Erlijio-instituzio edo erli-
jio-erakunde bateko kide gisa edo borondatezko jarduera gisa, Daáwa 
praktikatzen duen musulman bati Da’í deitzen zaio, hau da, «gonbidatzen 
edo deitzen duena». Horren mezua jendeari zuzentzen zaio, musulmanak 
diren ala ez, Islama eta horren oinarriak eta ikuspegia ulertzeko. Baina, 
nola egiten da Daáwa? Zein erreminta erabiltzen du eta zeintzuk dira 
Daáwaren etika-oinarriak? Testu koranikoan hainbat txatal aurkitzen di-
tugu Muhammad Da’í gisa aurkezten dutenak, edo Jainkoaren Hitzari 
buruz jendeari hitz egiten dion predikari gisa. Horietako bat da honako 
testu hau: «Dei egiozu jendeari zeure jaunaren bidera, jakinduriaz, aholku 
onak emanez eta erarik hoberenean konbentziaraziz. Benetan, zure Jau-
nak ezagutzen du Haren bidetik desbideratzen dena eta ezagutzen ditu 



129

gidatuak» (Korana, 16. kapitulua, 125. txatala). Beste testu batean li-
buruko jendea gonbidatzen du (juduak eta kristauak) hiru alderdien arte-
ko baterako puntuei buruzko akordio bat lortzera, esanez: «Esazu: Zuek 
liburuaren jendea! Zatozte denentzako den hitz komun batera: Adora de-
zagun Allah bakarrik, Hari ezer erantsi gabe, eta ez dezagun bata bestea 
jaunak hartu. Eta bizkar ematen badute, esazu: Izan zaitezte lekuko gu 
musulman garela!» (Korana, 3. kapitulua, 64. txatala). Era berean, Kora-
naren arabera, predikariaren zeregina honako honetara mugatzen da: 
«Eztabaidatzen bazaituzte, esazu: Allahren esku jarri dut neure aurpegia, 
nire jarraitzaileek bezala . Esaiezu Liburua jaso zutenei [juduak eta kris-
tauak] eta ezjakinei: «Ez ote zarete meneko egingo? Meneko badira, gi-
datuak izango dira, baina apartatzen badira....Hau da egia: Zuri agindu-
takoa eskualdatzea bakarrik dagokizula» (3. kapitulua, 20. txatala).

• � Horrela, 28. taulan ikus dezakegunez, ia parte-hartzaile guztiek (% 93) 
gure galdesortan aurkezten dugun 30. galderarekin ados zeudela adierazi 
zuten, fededunaren helburua elkarrizketaren eta molde onen bitartez bere 
egiaren testigantza ematera mugatzen dela oinarritzat hartuta.

29. taula: � 33. Besteei laguntzen dien, ondo jarduten duen eta onbera den per
tsonak Jainkoaren saria jasoko du, duen kredoa edozein izanik

Kop. % Baliozko % % metatua
Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

10
22
27
19
23
3

17

8,3
18,2
22,3
15,7
19,0
2,5

14,0

8,3
18,2
22,3
15,7
19,0
2,5

14,0

8,3
26,4
48,8
64,5
83,5
86,0

100,0
Guztira 121 100,0 100,0

• � Hauxe da erlijio-tolerantziako maila aztertzeko azken galdera. Arestian 
adierazi dugu tolerantea izatea hitz egitea dela, eta hitz egitea besteekin 
parteka daitezkeen elkarrekiko gauza asko daudela onartzea da. Era be-
rean, tolerantea izatea bide desberdinak jarraitzen dituztenek beren ekin
tza onengatik Jainkoaren ohorea eta mesedea jaso dezaketela onartzea 
da. Galdera honi baiezko erantzuna emateak esan nahi du elkarrizketa-
tuak Jainkoari gurtza egiteko eta gizadiarentzat ongia egiteko beste 
modu batzuekiko onarpen-adierazpenak egiten dituela.



130

• � 29. taulan, galderari erantzuten ez zekiten edo erantzun nahi ez zuten 
elkarrizketatuen ehuneko handi bat ikus daiteke (% 8,3). Izan ere, adie-
razi zutenez, ez zuten horri buruzko ideia argirik, ez zekiten kasu horre-
tan Jainkoak ekintza onengatik pertsonak saritzen dituen edo benetako 
erlijioa ez izateagatik zigortzen dituen. Horrela, beste ezer baino gehiago 
hermeneutikotzat eta teologikotzat jotzen zuten gai horri buruz hausnar-
tu ondoren, beren zalantzak adierazten zituzten honako hau esanez: 
Allahu A’lam, hau da, «Jainkoak gehiago daki».

• � Kontuan hartuta musulmanaren jarrera Koranak esaten duenera egokitzen 
saiatzen dela, hainbat txatal daude, alabaina, Jainkoak gizakiaren 
merezimendu-ekintzak ahaztuko ez dituela eta sarituak eta estimatuak izan 
daitezkeen ekintzak babestuko dituela adierazten dutenak. Hori gorabehera, 
33. galderari buruz elkarrizketatuek emandako erantzuna ez dirudi txatal 
koraniko horiekin guztiz bat datorrenik. Horrela, testu sakratua bera da 
argudiatzen duena —Jainkoaren grazia jaso eta paradisuan sartzeko aukera 
soilik kristautasuna eta judaismoa jarraitzen zutenek gozatuko dutela 
defendatzen zuten Muhammaden garaiko judu eta kristau batzuen aurka—, 
Jainkoaren izenean (eta ez garai hartan gurtzen ziren idoloen izenean) ongia 
eginez gero, edozein pertsonak izango duela babesa: «Diote: «judu eta kris-
tau dena bakarrik sartuko da Baratzean». Haien gezurrezko uste huts dira 
horiek. Esazu: Diozuena egia bada, ekar ezazue horren froga! Baina ez! 
Allahren aurrean bere aurpegia apaldu eta zuzen jokatzen duenak.... ...ez du 
izango zertan beldur izan, eta ez da atsekabetuko» (Korana, 2. kapitulua, 
111-112. txatala). Era berean, beste testu koraniko batean baieztatzen da 
komunitate desberdinetako kideen arteko lehia ekintza onen esparruan gau-
zatu behar dela: «Zuetako bakoitzari bide bat eta metodo bat, propioak, 
ezarri dizkiogu [juduei, kristauei eta musulmanei erreferentzia eginez]. 
Allahk nahi izan balu, komunitate bakar bat osatuko zukeen zuekin; halaz 
guztiz, gauzak horrela egin ditu, eman zaizuen horretan zuek aztertzeko. 
Eta lehia zaitezte egintza onetan! Guztiok Allahngana itzuli beharra duzue. 
Hark jakinaraziko baitizue eztabaidagarri zenituzten egiez» (Korana, 5. ka-
pitulua, 48 txatala). Bada beste ikuspegi koraniko bat azpimarratu behar 
dena, gizon baten nahiz emakume baten ekintza onak berdin aitortzen di-
tuena: «Zuzen jokatu duenari, gizonezkoa nahiz emakumea izan, sinestun 
bada, bizi-modu ona egiteko modu emango diogu eta dagokion saria, egina 
duen ongiaren arabera» (Korana, 19. kapitulua, 97. txatala).



131

• � Horrela, erlijioen arteko elkarrizketa eraginkor bat izateko, mendebaldeko 
gizartea bere aurreiritziez libratu behar dela eta erlijio musulmanaren bene-
tako oinarri eta ikuspuntuetara hurbildu behar dela egia bada ere, parte-har
tzaileek 33. galderari egindako erantzuna kontuan hartuta, egia da musulma-
nak ere batzuetan Islamaren oinarrietara hurbildu beharko liratekeela, horien 
irakurketa berri bat egin eta horren espiritua eta balioak hobeto ezagutu.

• � Edozein kasutan ere, Euskal Autonomia Erkidegoan bizi diren musul-
manen komunitatearen jarrerari buruz egin dugun azterlanean ikus daite-
keenez, elkarrizketaturikoen erdiak baino pixka bat gehiagok (% 56,2) 
onartu zuten «beste» pertsonek, jarraitzen dituzten aukera espiritualak 
edozein izanik, zintzoak izanez gero eta bizitzan ongia eginez gero, 
Jainkoaren babesa izango dutela.

• � Gainerako parte-hartzaileek (zehazki, % 35,5) item horren planteamen-
duarekiko desadostasuna adierazi zuten, eta zehaztu zuten musulmana ez 
den pertsona batek ekintza onak egiten badituela (hurrengo taulan, 30. 
taulan, elkarrizketatuek zehaztu dute jende zintzoa eta ona dagoela erli-
jio eta kultura guztietan), Jainkoak bizitza mundutarrean sarituko diola 
eta bere balioak aitortuko dizkiola, baina Kontuetako Egunean erlijio 
musulmana aitortu ez izanagatik galdetuko diola.

5.3.4. � Elkarrizketetan parte-hartzaileen «neurritasun» maila neurtzen 
duten zazpi iritziak

• � Galdesortaren 4. galdera, baita beste sei item ere, gure azterlanerako 
elkarrizketatutakoen neurritasun-maila egiaztatzeko egin da. Neurri-
zko ideiak eta jarrerak izatea kontuan hartu beharreko aldagai oso 
garrantzitsua da fundamentalismoa neurtzeko. Izan ere, neurritasuna 
bertute bat da, zuhurtzia, gizalegea eta zentzutasuna biltzen dituena. 
Neurritasuna da prebentzio-tresna onean eta eraginkorrena jarrera erra-
dikal, makiaveliko eta fundamentalistak izateko tentaldien aurka. Ho-
rrela, 4. galderan ikus daitekeenez, elkarrizketatuak bere buruarekiko 
eta besteekiko ikuspegi orekatua eta inpartziala izateko duen gaitasuna 
jakin nahi da, betiere kontuan hartuta ikuspegi lasai eta inpartzial ho-
rrek besteekiko nagusitasun- eta gaitzespen-sinismen guztiak ezaba
tzen dituela.



132

30. taula: � 4. Normala da aitortzea beste erlijioetako pertsonen artean jende 
zintzoa eta ona dagoela, baita nire erlijioan jende ez zintzoa eta 
okerra dagoela aitortzea ere

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
74
20
25
0
0
2

0
61,2
16,5
20,7
0
0
1,7

0
61,2
16,5
20,7
0
0
1,7

0
61,2
77,7
98,3
0
0

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � 30. taulak adierazten duenez, galdesorta bete zuten elkarrizketatu musul-
manek horri buruzko erantzun argia zuten; izan ere, ia guztiek (% 98,3) 
«bestearen» ezaugarri positiboak ikusten dituzte eta horren merezimen-
duak eta gaitasunak aitortzen dituzte.

31. taula: � 8. Niretzat nire erlijio-sinismenak praktikatzea ez da oztopoa gi-
zarte honetan elkarbizitzeko

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

0
53
25
39
2
0
2

0
43,8
20,7
32,2
1,7
0
1,7

0
43,8
20,7
32,2
1,7
0
1,7

0
43,8
64,5
96,7
98,3
0

100,0
Guztira 121 100,0 100,0

• � Gizarte sekularizatu eta postmoderno baten testuinguruan, erlijio-adieraz
penak normalean eremu pribatura eta esparru pertsonalera baztertzen dira 
(herriaren erlijioaren kasuan izan ezik, «modernitatearen» hazkundearen 
aurka irauten duela baitirudi). Era berean, etorkin musulmanen taldearen 
erlijio-jardunak ere salbuetsi daitezke, azken hamarkadetan haien erlijio-
adierazpenak ugaritu egin baitira, erlijiotasunerako itzulera-fenomeno 
unibertsalarekin bat etorriz. Baina, nola ikusten du musulman fededun 



133

batek bere erlijiotasuna? Harrera-gizartean bizikidetza errazten duen edo 
zailtzen duen faktore gisa ikusten du?

• � 31. taulan argi ikus daitekeenez, elkarrizketatutako gizon eta emakume 
musulmanen % 98 baino gehiagok baieztatu du beren erlijio-jardunak 
(otoitza, baraua Ramadan hilabetean, eta abar) ez direla muga bat euren 
eta harrera-gizartearen artean.

• � Elkarrizketatutakoen ehuneko handi batek (% 20,7) adierazi zuen item ho-
rrekin «neurri batean» ados zeudela; izan ere, haien iritziz, zailtasunak 
sortzen dira harrera-gizarteak, kultura aniztasunaz ohartu gabe, eredu poli-
tiko, sozial eta hezitzaile asimilazionista bat ezartzen duenean, gizarte ho-
rretan bizi diren gutxiengo taldeen kultura-berezitasunak xurgatu eta des-
agerrarazi nahian. Errealitate berri hori kudeatzea eta kultura aniztasunean 
oinarrituta eraikitzea ez da lan erraza. Borondate segurua behar da, elka-
rrekiko errespetua eta errekonozimendua nahi den bizikidetzarako ber-
meak direneko sinismen sakonean oinarrituta. Azpimarratu behar da 
bizikidetza ez dela «hegemoniaren» sinonimoa. Lehenak harmonia esan 
nahi du, eta bigarrenak, aldiz, talka eta gatazka gaitzesgarriak ekar ditzake.

32. taula: � 17. Mendebaldearen eta ekialdearen artean talka bat baldin bada-
go, horren arrazoi nagusia mendebaldeko herritarren aurkako bide-
gabekeria izango litzateke

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

3
28
35
37
9
5
4

2,5
23,1
28,9
30,6
7,4
4,1
3,3

2,5
23,1
28,9
30,6
7,4
4,1
3,3

2,5
25,6
54,5
85,1
92,6
96,7

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Asko hitz egiten da, gehiegi agian, kulturen arteko edo erlijioen arteko 
talkari buruz. Izan ere, Estatu Batuetako Samuel Huntington politologoak 
teoria bat proposatu zuen 1993. urtean, kulturen arteko eta erlijioen arteko 
harremanari buruzko ikuspegi nahiko makabro batean oinarritua. Zientzia 



134

politikoen irakasle horrek defendatzen zuen zibilizazioen arteko talka oso 
larria eta saihestezina izango zela, bereziki «Mendebaldearen» eta «Isla-
maren» artean. Horrela, kulturen arteko harremana lankidetzan eta abe-
rastean oinarritu ikusi ordez, etengabeko susmoan eta mehatxuan oinarri-
tuta ikusten duten diskurtso subertsibo guztiei babesa ematea lortu zuen. 
Egia da teoria hori ez dela azken urteetan Estatu Batuen eta herrialde 
musulman batzuen artean ugaritutako gerren arrazoi nagusia, baina egia 
da ere, zalantzarik gabe, gerra eta okupazio horiek justifikatzeko ideolo-
gia-oinarriak ekarri zituela, hala nola Afganistanen, Iraken, Libanoren 
aurkako bonbardaketan, Gazako Zerrendaren aurkako bonbardaketan, 
etab. Horrela, eta gure azterlanera itzuliz, 17. galderarekin elkarrizketatu-
tako musulmanek Mendebaldearen eta Islamaren arteko harremanari 
buruz pentsatzen dutena jakin nahi da. Zein da talkaren arrazoia haien 
ustez? Kulturen arteko desberdintasuna edo Mendebaldeak eta herrialde 
musulmanetako gobernu diktatorialek gauzatutako politika bidegabeak?

• � 32. taulan ikus daitekeenez, elkarrizketatutakoen % 80 baino gehiagok 
gizarte musulmanetan biztanleriak pairatzen dituen politika suntsitzaileei 
egozten diete Mendebaldearen eta Islamaren arteko talka hipotetikoa.

33. taula: � 20. Nire ustez, beste erlijioek, hala nola judaismoak eta kristauta-
sunak, bakea lortzeko benetako nahia dute

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Erabat ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Erabat desados

2
13
27
20
21
14
24

1,7
10,7
22,3
16,5
17,4
11,6
19,8

1,7
10,7
22,3
16,5
17,4
11,6
19,8

1,7
12,4
34,7
51,2
68,6
80,2

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Islamak judaismoaren eta kristautasunaren profeta guztien mezuaren 
egiazkotasuna aitortzen du. Horien errebelazioak ere aitortzen dituzte, 
gida, jakituria eta bake gisa definituta. Korana oso argia izan da ildo 
horretan: «Esan: Jainkoan eta haren errebelazioan sinisten dugu, Abra-
hami, Ismaeli, Isaaci, Jacobi eta [hamabi] tribuei egindako errebelazio-



135

an, Moisesek, Jesusek eta profetek Jaunaren eskutik jaso zutenean. Ez 
dugu bereizketarik egiten horien artean eta Haren mende jartzen dugu 
geure burua». Hala ere, gaur egun bi erlijio-tradizio horien eta Islamaren 
arteko harremanak ez daude une onenean. Horien eta Islamaren artean 
beldurra eta mesfidantza nagusitzen dira, eta elkarrizketa-ahalegin txi-
kiak harea oso mugikorren gainean mugitzen dira. Horrela, 20. galdera-
ren bitartez, bi erlijio horietako ordezkariek deitutako topaketarako deiei 
eta bake-ekimenei buruz gizon eta emakume musulmanek egiten duten 
balioespena jakin nahi genuen, bereziki kristautasunaren kasuan.

• � 33. taulan ikus daitekeenez, inkestatutakoen ia erdiak modu positiboan 
aitortzen eta balioesten ditu judaismoaren eta kristautasunaren bakea lor
tzeko nahiak. Hala ere, azken urteetan Mendebaldearen eta mundu isla-
mikoaren artean sortu diren gatazkak kontuan hartuta, parte-hartzaileen 
beste erdiak zalantzan jartzen ditu erlijio horietako ordezkarien topaketa-
rako eta ulermenerako asmoak. Gure ustez, Irakeko gerraren moduko ger-
takariek, herrialde horretako ustezko suntsipen handiko armei buruzko 
gezurretan eta manipulazioetan oinarrituta sortu zenak, nazioarteko zu-
zenbidea urratuz eta munduko iritzi publikoaren aurka, Euskal Autono-
mia Erkidegoko elkarrizketatutako gizon eta emakume musulmanen 
erantzunean eragin handia izan dute. Horrela, erantzutean adierazi zute-
nez, azken urteetan Mendebaldearen eta gizarte musulmanaren artean 
elkarrizketarako eta topaketara aukerak zaildu zituzten polemikak gogora 
etorri zitzaizkien, izan ere Benedikto XVI. Aita Santuak 2006. urtean Ra-
tisbonako Unibertsitatean egindako hitzaldia aipatu baitzuten; hitzaldi 
horretan, Aita Santuak adierazi zuen indarkeriaren aurkako txatal kora-
nikoa («Ezin da behartu inor Adorazio Praktikatzera». Korana, 2,256) 
Islamaren lehen aldian errebelatu zela: Muhammadek «oraindik boterea 
ez zuenean eta mehatxatua zegoenean». Hala ere, historia ez zen horre-
lakoa izan. Edozein historialari itzul daiteke Islamaren iturri primarioeta-
ra eta informazio hori egiaztatu, eta bertan aurkitu du «erlijio-gaietako 
indarkeriarik ezaren» printzipioaren oinarriak ezartzen dituen txatal hori 
Islamaren bigarren aldikoa dela, Muhammadek jada Estatua eratua eta 
ondo sendotua zuen garaikoa, eta ez lehen aldikoa, oraindik ahula zene-
koa, Ratzingerrek aipatutako «adituek» defendatu zutenaren arabera. Era 
berean, Aita Santuak jada famatua den topaketa bati buruz hitz egin zuen 
hitzaldian, hots, Manuel II. Paleologo enperadore bizantziarraren eta Per



136

tsiako musulman ospetsu baten arteko topaketari buruz. Agian, XVI. 
mendean izandako topaketa horretan benetako elkarrizketa bat izan zen, 
baina ez da hori adierazten enperadore bizantziarrak gero idatzi zituen 
oharretan. Enperadorearen iruzkinek adierazten dutenez, topaketa baka-
rrizketa bat izan zen, eta ez benetako elkarrizketa bat. Izan ere, Manuel 
II.ak bere ikuspuntua eta bere planteamenduak jaso zituen bakarrik, eta ez 
zizkigun transmititu beste hizlari musulmanaren arrazoibideak, horiek 
debekatu edo zentsuratu egin baitziren.

• � Nolanahi ere, gure azterlanean azpimarratzekoa da parte-hartzaileen zati 
handi batek (guztizkoaren % 22,3) emandako erantzuna; izan ere, «neu-
rri batean» ados zeudela adierazi zuten, kristautasunak bakea lortu nahi 
izatearekin ados zeudela argituz, baina judaismoari dagokionez, 2009an 
Gazan egindako masakrea oraindik oso berriki gertatutakoa zela kontuan 
hartuta, parte-hartzaile musulmanek zalantza handiak zituzten.

34. taula: � 24. Erlijio-gai bati buruz kontrako iritziak baldin badaude, ni bitar-
teko aukera hartzen saiatzen naiz

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

0
24
33
49
14
1
0

0
19,8
27,3
40,5
11,6
0,8
0

0
19,8
27,3
40,5
11,6
0,8
0

0
19,8
47,1
87,6
99,2

100,0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Neurritasun-maila neurtzeko beste galdera bat. Izan ere, item hau egite-
ko, musulmanek beren erlijioari buruz hitz egiteko erabiltzen duten 
izendapenetako bat kontuan hartu zen. Islam izenaz gain, Din al-Wasat 
ere deitzen diote beren fedea, hau da, erdiko terminoen erlijioa. Hau da, 
gizakiaren bizitzako alderdi eta egoera desberdinen aurrean muturretatik 
aldentzea eta erdian kokatzea erabakitzen duen kredoa. Din al-Wasat 
goitizena Koranetik dator, erlijio musulmanaren autoritate handienetik: 
«Horrela erdiko komunitate egin zaituztegu [Wasata], gizakien testigan
tza egin dezazuen eta Mezulariak [Muhammad] zuetaz egin dezan» (Ko-



137

rana, 2,143). Islamaren doktrina-testuen arabera, «erdiko terminoen» 
erlijioa izatea «Tanatto’a» deitutakoaren kontrakoa da, hau da, estremis-
moaren eta fanatismoaren kontrakoa. Era berean, Muhammaden esaera 
berretsietako batek musulmanak ohartarazten ditu fanatismoan eror ez 
daitezen, eklipsearen eta desagertzearen bezpera omen delako: «Erlijioa 
fanatizatzearen arriskuaz ohartzen zaituztet, zuen aurreko beste herri ba
tzuk itzali egin baitziren beren erlijioa fanatizatzeagatik». Horrela, al-
Wasat Islama mugarik gabeko askatasuna eta, aldi berean, askatasunak 
mugatzea aldarrikatzen duten erlijioen artean kokatzen dela defendatzen 
dute; kultura-ondarea mitifikatzen dutenen eta kultura-ondare hori guz-
tiz baliogabetzen dutenen artean.

• � 24. galderarekin jakin nahi dena da euskal gizartean finkatutako musul-
manek Din al-Wasat kontzeptua balioetsi eta horretan inspiratzen diren 
edo horretatik aldentzen diren. Item honen edukiarekin ados ez egoteak 
neurritasun eta oreka gutxiko ikuspegia adierazten du.

• � 34. taulan ikus daitekeenez, elkarrizketatutakoen % 87,6k erlijio-gaietan 
bitarteko jarrera hautatzen zuten pertsona gisa definitu zuten euren 
burua. Hala ere, horien % 27,3k adierazi zuen «neurri batean» ados zeu-
dela, Islamak agintzen duenarekin bat datorren aukera hautatzen zutela 
azalduz, eta Islama erdiko terminoen erlijioa denez gero, agintzen diena 
muturretatik urrun egongo da.

35. taula: � 28. Nire ustez herrialde honetako legeak eta epaitegiak nahiko bi-
dezkoak eta zuzenak dira, horien iturriak edozein izanik

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

1
38
29
49
0
2
2

0,8
31,4
24,0
40,5
0
1,7
1,7

0,8
31,4
24,0
40,5
0
1,7
1,7

0,8
32,2
56,2
96,7
0

98,3
100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Hau da neurritasun-maila neurtzeko seigarren galdera. Neurritasuna iza-
tea besteen errealitateen eta ekintzen gaineko ikuspegi orekatua eta la-



138

saia izatearen sinonimoa da, nire errealitateen eta ekintzen desberdinak 
diren arren. «Bestearen» bertuteak errekonozimendu zintzoan eta esti-
muan oinarrituta ikustea, eta ez susmoan eta zalantzan oinarrituta. «Bes-
tearen» alderdi positiboak ez ikustea eta ez errekonozitzea horien bi-
dezkotasuna ukatzea da. Hori kontuan hartuta, 28. galderarekin jakin 
nahi dena da zein den musulmanen iritzia herrialde bateko botere garran
tzitsuenetako baten funtzionamenduari, zereginei eta erabakiei buruz, 
hots, sistema judizialari buruz. Justizia administratzeko eta gatazkak 
harrera-gizartearen teorietan eta printzipioetan oinarrituta ebazteko ar-
dura duen Estatuaren organo da.

• � 35. taulan ikus daitekeenez, azterlaneko ia parte-hartzaile guztiek positi-
boki balioesten zuten harrera-herrialdeko botere judizialaren inpar
tzialtasuna, autonomia eta zuzentasuna.

36. taula: � 32. Fededun batek bere fedearen oinarriak mantendu nahi baditu, 
hobe izango litzateke bizitza modernora ez egokitzea

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

0
2

19
2

38
15
45

0
1,7

15,7
1,7

31,4
12,4
37,2

0
1,7

15,7
1,7

31,4
12,4
37,2

0
1,7

17,4
19,0
50,4
62,8

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Neurritasun-maila neurtzeko azken galdera. Azterlan asko egin dira fun-
damentalismoaren eta bizitza modernoari eta gizarte-bizitzari begira
tzeko moduaren arteko harremana aztertzeko (De Yung 1996; Bendroth 
1999; Coreno 2002; Gallagher 2003). Item honen edukiarekin ados da-
goela adierazten duen pertsonak bere sinismenak babesteko joera adie-
razten du, egungo bizitzaren baldintzetara egokitze aldera horiek 
berriztatzeko interesik izan gabe. Pertsona horren ustez, bizitza moder-
noak ez du garrantzirik, sinisten duen etorkizun perfektua lortzea saihes-
ten duen desbideratutako bide bat baino ez da. Horrela, 32. galderaren 
bitartez, jakin nahi dena da EAEn finkatutako musulman fededunek be-



139

ren fedearen oinarriak neurritasunez ikusten dituzten eta bizitza moder-
nora egokitzea onartzen duten ala ez.

• � 36. taulan ongi ikus daitekeenez, elkarrizketatutakoen % 80 baino gehia-
gok adierazi zuten fededuna bizitza modernora egokitzearen alde zeude-
la, eta egokitze horrek ez duela zertan eraginik izan euren sinismenak eta 
erlijio-printzipioak mantentzean. Azpimarra daiteke elkarrizketatuta
koen ehuneko oso handi batek (guztizkoaren % 16) item honekin «neurri 
batean» ados zegoela erantzun zuela, bizitza modernora egokitzeko pre-
miaren alde zeudela argituz, baina aitortu zuten bizitza moderno honek 
biltzen duen guztia ez dela positiboa eta onuragarria gizakiarentzat.

5.3.5.  «Autoritarismo» aldagaiari buruzko zazpi iritziak

37. taula: � 5. Erlijio-sinismenak modu erradikalean mantentzea horiek heda
tzeko beste modu bat da

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

2
4

16
10
41
16
32

1,7
3,3

13,2
8,3

33,9
13,2
26,4

1,7
3,3

13,2
8,3

33,9
13,2
26,4

1,7
5,0

18,2
26,4
60,3
73,6

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Hauxe da autoritarismo-maila aztertzeko lehen itema. Horren formula-
zioak jarduteko modu erradikalak, autoritarioak eta intoleranteak adie-
razten ditu. Arestian adierazi dugunez, baldintzarik gabeko miresmena 
adierazten dien eta agintaritza aitortzen dien figura batzuei edo sinismen 
batzuei eusteko joera trinkoa duen pertsona da autoritarioa, eta bere 
ideiekin identifikatzen ez duen jendeari etsaitasunez bere eredua edo 
ikuspuntua inposatzen saiatzen da. Aldaketak egiteko, edo horiek gerta
tzea saihesteko, indarra erabiltzea justifikatzera ere iristen da. Hainbat 
autorek beren azterlanetan baieztatu dute erlijio-arloko autoritarismoaren 
eta fundamentalismoaren artean lotura estua zegoela aurkitu zutela. Iruz-



140

kin honen edukiari baiezko erantzuna emateak joera autoritarioak izan 
ditzakeen nortasuna adierazten du.

• � 37. taulan argi ikus daitekeenez, elkarrizketatutakoen % 3k eta % 8k 
itemaren edukiarekin «guztiz ados» edo «ados» zeudela erantzun zuten, 
hurrenez hurren. Elkarrizketatutakoen guztizkoaren % 13k «neurri ba-
tean» ados zegoela adierazi zuen, itemaren lehen zatia bakarrik onartzen 
zutela adieraziz, hau da, Islamaren erlijio-agindu guztiak kontuan har
tzen saiatzen dira, baina beren ikuspegia besteei inposatu gabe. Bestalde, 
elkarrizketatutakoen guztizkoaren ia % 75ak itemaren edukiarekiko des-
adostasuna adierazi zuen.

38. taula: � 13. Talde batek hartzen dituen erabakien garrantzia balioetsi behar 
da, erabakiak hartzeko prozesuan parte hartzen duena gizona edo 
emakumea den alde batera utzita

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

2
45
18
44
6
0
6

1,7
37,2
14,9
36,4
5,0
0
5,0

1,7
37,2
14,9
36,4
5,0
0
5,0

1,7
38,8
53,7
90,1
95,0
0

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Fundamentalismoa tradizionalismoaren sinonimotzat hartu da. Eta tradi-
zionalismoak jarrera kontserbadorea biltzen du, besteak beste, familia-
arloetan eta genero-harremanetan. Autoritario baten ezaugarri nagusiak 
dira bere ideia sexistak, gizonen eta emakumeen rolei buruzko kezka 
handiegia izanik, emakume guztiek ezaugarri homogeneoak dituztela 
pentsatuta eta gizartean duten zeregina gutxietsita. Item honen edukiare-
kin ados ez egoteak autoritarismorako joera argia adierazten du.

• � Ez da zuzena pentsatzea emakumearen aurkako diskriminazioa soilik 
kanpoko gizarte edo kulturetan gertatzen dela. Hori pentsatzea oso ja-
rrera erosoa da, eta, gainera, herrialde propioko emakumeen ageriko 
edo ezkutuko baztertzea iraunarazten du. Horrela, generoen arteko des-



141

berdintasuna herrialde askotan emakumeek neurri handiagoan edo txi-
kiagoan pairatzen duten bidegabekeria da, herrialdeen sistemak erlijio-
soak, ateoak edo laikoak izan, eta herrialde aberatsak edo pobreak izan. 
Kasu batzuetan, herrialdeek lege diskriminatzaileak ezartzen dituzte, 
baina beste kasu batzuetan, ez dira herrialdearen legeak, baizik eta 
emakumearen desabantaila eta kalterako errealitate sozialak eta lane-
koak. Bestela esanda, herrialde batzuetan emakumea ahaldun­tzera bi-
deratutako berdintasunerako konstituzio eta politikak dauden aurren, 
«diskriminazio zinikoa eta ezkutukoa» dei dezakeguna gertatzen da, 
emakumeak gizon batek baino soldata baxuagoa kobratzea ahalbidetzen 
denean adibidez, lan eta zeregin berberak egiten dituen arren. Amnesty 
International erakundeak argitaratutako hainbat txostenen arabera, eta 
bertan baieztatzen denez, Japoniaren edo Errumaniaren moduko he-
rrialde oso desberdinetan gizonak ezin dira ezkondu 18 urte bete arte, 
baina legez onartuta dago emakumeek adin horren aurretik egitea. Gua-
temalan, Lege Penalak emakume bat bortxatu duen gizonari errudunta-
sunetik salbuesten dio emakumearekin ezkontzea onartzen badu. Saudi 
Arabian, emakumea sistema politikotik kanpo uzten dute, eta automobil 
bat gidatzea ere debekatzen zaio15. Filipinetan, prostituzioa soilik 
emakumeen delitu gisa definitzen da. Israelen, emakume judu batek ez 
du dibortziatzeko eskubiderik, baina gizon judu batek, aldiz, badu ho-
rretarako eskubidea. Danimarkan, drogak hartzeagatik edo gaixo egote-
agatik, bere burua defendatu ezin duen emakume bat bortxatzearen zi-
gorra txikiagoa da eta bortxaketaren biktima izan den emakumearentzako 
babes gutxiago dakar.

• � Aitortu beharra dago aipatu berri ditugun lege diskriminatzaileak, 
hezkuntza matxista edo lan-arloko errealitateak, kasu askotan, erlijio-
tradizioek legitimatu eta bultzatu dituztela. Baieztapen moral sexistak 
justifikatzeko, gizon nahiz emakume fededun asko testu sakratuetan 
oinarritzen dira, eta, batzuetan, honako testu hauen interpretazioetan: le-

15 � Gaur egun, saudi gizarte osoa automobil bat gidatzeko emakumeak duen eskubideari buruzko 
aurrekaririk gabeko gizarte-eztabaida oso garrantzitsuetan parte hartzen ari da, eta uste dugu 
laster horren inguruko aldaketak izan daitezkeela, lege diskriminatzaile hori ezabatzearen aldekoak. 
Era berean, Saudi Arabiako hainbat ulema eta jakitunen adibidea ere azpimarra daiteke, hala nola 
Ahmad ben Qasim al-Gamidi, emakumeak baztertzen dituzten arauak inposatzen dituzten teoria 
tradizionalistak zalantzan jartzen baitituzte, balioztatutako eta baimendutako erlijio-testuetan oina-
rrituta, eta teoria horiek apetaren araberakoak eta testuingurutik kanpokoak direla uste dute. 



142

henik gizona sortu zela, emakumea gizonaren saiheski baten emaitza 
izan zela, emakumea tentazioaren eta ahuleziaren enkartazioa dela, Lo-
rategitik kanporatu izanaren errua emakumearen izan zela, iruzurra hari 
egin zitzaiolako, etab.

• � Islamaren kasuan, jakina, emakumeari eta gizartean duen posizioari 
erreferentzia egiten dioten adierazpen asko aurki daitezke. Musulmanen 
liburu sakratuak (Korana) Eva eta Adanen sorrerari buruz eta paradisuan 
izandako zoritxarreko istorioari buruz aipatu ditugu kontakizun horiek 
guztiak biltzen ditu. Musulman askok sinisten dituzte kontakizun horiek. 
Hala ere, ikus dezagun Islamaren liburu sakratuak (Korana) kontakizun 
horiei buruz esaten duena. Asteko, esan beharra dugu dagokion pasarte 
koranekoak ez duela inon esaten Eva gizonaren saiheskitik sortu zela, 
sorreraren jatorria arima bat izan zela baitio: «Gizakiok! Izan zeuen jau-
naren beldur, Hark kreatu baitzintuzten izaki bakar batetik, hartatik 
bikote-kidea kreatuz, eta bi horiengandik gizaseme eta emakume asko 
sortuz» (Korana, 4. kapitulua, 1. txatala). Beste testu koraniko batean, 
era berean, paradisutik kanporatu izanaren errua ez zaio emakumeari 
egozten, erantzukizuna biengan ezartzen baitu, gizonaren eta emaku-
mearen gainean, elkarrekin: «Shaytanek belarrira hitz egin zien […] eta 
zin eginez ziurtatu zien […] eta engainuz limurtu zituen…» (Korana, 7. 
kapitulua, 20., 21., 22. txatalak).

• � Euskal gizartean finkatutako komunitate musulmanaren erlijio-kon
tzeptuen inguruan egin dugun gure azterlanaren 38. taulan argi ikus dai-
tekeenez, elkarrizketatuen ia % 90ek itemaren edukiarekin ados daudela 
adierazi zuen, emakumeak taldearen erabakietan parte hartzearen ideia 
eta eskubidea onartuz.

• � Autoritarismo terminoak botere politiko, erlijioso edo sozial bat modu 
irrazional eta autoritarioan egikaritu eta kontserbatzeari egiten dio 
erreferentzia. Zientzia politikoetan, autoritarioaren ezaugarri nagusia da 
gobernatzeko modu absolutua eta zapaltzailea defendatzen duela, eta 
hauteskunde libre eta demokratikoetan oinarritutako sistema politikoen 
aurkakotasun irekia defendatzen duela. Horrela, fundamentalismo-maila 
neurtzera bideratutako galdesortaren 18. galderaren helburua da jakitea 
elkarrizketatutako gizon eta emakume musulmanek zein jarrera duten 
antolamendu demokratikoei buruz, non erabakiak talde bateko kide guz-



143

tien baterako borondatearen arabera hartzen diren. Item honen edukiare-
kin desadostasuna adierazteak jarrera autoritarioetara eraman dezakeen 
joera bat adierazten du.

39. taula: � 18. Hauteskunde libreak eta zuzenak benetan eraginkorrak eta era-
bilgarriak dira gizarte batean aldaketa positiboak egiteko

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

0
68
18
33
2
0
0

0
56,2
14,9
27,3
1,7
0
0

0
56,2
14,9
27,3
1,7
0
0

0
56,2
71,1
98,3

100,0
0
0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Gizarte musulmanak gaur egun demokrazia-gosez daude, hauteston
tzietan beren botoa jartzearen eta ordezkariak askatasunez hautatzeko go-
seti. Biztanleria musulmanek hamarkadak daramate boterea monopoliza
tzen duten gobernu autoritarioen mende, pertsona gehienak baztertuz eta 
politika- eta gizarte-arloko gaien kudeaketan eta erabakietan parte har
tzeko eskubideaz gabetuz. Baina, «demokraziak» eta «sekularismoak» 
mendebaldeko politika-tradizioan landutako sistema bati eta pentsamen
du-korronte bati egiten diote erreferentzia, hurrenez hurren. Hortaz, zer 
neurritaraino estrapola daitezke gizarte islamikoen testuingurura? Zertan 
dute antza Islamarekin eta zertan dira desberdinak? Zer pentsatzen dute 
eta zer jarrera dute musulmanek mendebaldeko historiaren eta filosofia-
ren bi kontzeptu propio, edo ia propio, horiei dagokienez? Egia esan, 
neurri handi batean, sekularismoa definitzen dugun moduaren eta de-
mokrazia aplikatzen dugun moduaren araberakoa izango da erantzuna. 
Laizismoa kontzientzia-askatasunean eta talde baten erlijio-balio par-
tikularrak beste talde bati ez inposatzean oinarritzen bada, kasu honetan, 
laizismoa oso ondo egokituko da ikuspegi islamikoaren barruan (Kora-
naren 2:256 txatalak honako hau ezartzen du: «Ezin da behartu inor 
Adorazioa Praktikatzera»). Laizismoak desklerikalizazio-prozesua bat 
gauzatu nahi baldin badu, erlijio-erakundeen profezia- eta doktrina-fun
tzio guztiak baliogabetuta, kasu honetan ere erlijio musulmanarekin bat 



144

etorriko da, hain zuzen ere teoria islamikoak ez duelako inolaz ere onar
tzen Jainkoaren lurreko bitartekaria edo ordezkaria den elizgizon baten 
ideia. Laizismoa antolamendu politiko eta sozialerako bide gisa hautes-
kunde demokratikoak egitea baldin bada, orduan antzekotasun handia 
izango luke islamaren Xhura teoriarekin, hau da, hitzez hitz, erabakirik 
hartu aurretik euren gaiei buruz hausnartzeko komunitate musulmaneko 
kideen arteko «kontsulta» edo «eztabaida» esan nahi duen kontzeptu ko-
ranikoarekin. Aldiz, laizismoaren helburua bizitzaren eta aurrerabidea-
ren mendebaldeko, eta soilik mendebaldeko, antolamendu eta ulermen 
batera zuzendutako erreforma sakon bat baldin bada, orduan ikuspegi 
islamikoaren guztiz kontrakoa izango litzateke.

• � Alderdi askotan bat etor daitezkeen arren, laizismoaren eta Islamaren 
arteko alde nagusia da bi konstituzio desberdinen mende daudela. Lehe-
nak ilustrazioaren postulatuetan du sorburua, eta bigarrenak, aldiz, Ko-
rana erabiltzen du lehen iturri gisa, Muhammaden esperientzia bigarren 
iturri gisa, eta ulemek eta al-Fouqahaá (jurista islamikoak) deitutakoek 
egungo bizitzara egokitzeko egiten duten interpretazio- eta adimen-aha-
legina (al-lytihad) hirugarren iturri gisa. Horrela, gure ustez ez du axola 
konstituzio bat zertan inspiratzen den bere xedapenak egiteko, benetan 
ardura duena inspirazio horren edukia baita, hau da, eduki hori nola 
interpretatzen den eta nola aplikatzen den.

• � Musulmanen erlijio-esperientzia propioa kontuan hartuta, alderdi asko-
tan eta mende askotan barrena nahiko ona izan dena, musulmanek uste 
dute ez dutela Europako gizarteetan egin zen sekularizazio-prozesu ber-
bera egi behar; ez dituzte Bastillako hormak hautsi behar gai espiritualak 
denboratik bereizteko, baizik eta gobernu bidegabeen, autoritarioen eta, 
batzuetan, sekularismoaren izenean gobernatzen dutenen hormak.

• � Nolanahi ere, garatu dugun azterketan, 39. taulan argi ikusten da elka-
rrizketatutako gizon eta emakume musulmanen % 100 hauteskunde 
politikoen alde dagoela gizartean aldaketak egiteko baliozko mekanis-
mo gisa.

• � Autoritarismoan boterea miresteko eta beste modu batean pentsatzen 
duten gainerakoak menderatzeko joera ikus daiteke. Gainerakoak kon-
denatu eta zigortzeko joera. Horrela, faktore horrek norberaren erlijio-
planteamenduak defendatu edo inposatzeko gogortasuna edo indarra 



145

erabiltzea justifikatzeko ahalegin bat adierazten du. Item horri positi-
boki erantzuteak erradikaltasunerako eta autoritarismorako joera argia 
adierazten du.

40. taula: � 22. Nire iritzi berbera ez dutenen kasuan, batez ere erlijio-gaietan, 
batzuekin hobe da zorrotza eta gogorra izatea

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

2
3
7
4

71
7

27

1,7
2,5
5,8
3,3

58,7
5,8

22,3

1,7
2,5
5,8
3,3

58,7
5,8

22,3

1,7
4,1
9,9

13,2
71,9
77,7

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � 40. taulan argi ikus daitekeenez, galdesorta bete duten eta EAEn finkatu-
tako musulmanen taldekoak diren elkarrizketatutakoen ia % 90ek desa-
dostasuna adierazi zuten erlijio-sinismen desberdinak dituzten pertsonekin 
portaera zakarrak, zorrotzak eta intoleranteak erabiltzeari dagokionez.

41. taula: � 25. Ekialdearen eta mendebaldearen arteko kultura-desberdinta-
sunek talka baino aberastea ekar dezakete, bereziki Ekialdeak 
pairatzen duen bidegabekeria amaitzen bada

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

3
26
36
39
12
3
2

2,5
21,5
29,8
32,2
9,9
2,5
1,7

2,5
21,5
29,8
32,2
9,9
2,5
1,7

2,5
24,0
53,7
86,0
95,9
98,3

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Autore askok ziurtatzen dute munduan bakea ezinezkoa izango dela er-
lijioen artean bakea ez badago. Guztiz egia da hori. Baina, egia da ere 



146

esatea bakea munduan ezinezkoa izango dela Ekialdearen eta mundu is-
lamikoaren artean bakerik ez badago. Bi gizarteak elkarri hurbiltzen 
badira eta modu zintzo eta egokian elkarrekin lan egiten badute, mun
duarentzako lorpenak eta aurrerabidea askoz handiagoak izango lirateke. 
Mendebaldeak, herrialde musulmanetan agintzen duten gobernu edo fa-
miliekin elkartu ordez, bere begirada biztanleria musulmanari, eta be-
reziki mundu arabiarrari, zuzentzen badio, eta kanpoko esku-sartzerik 
nahiz inposaketarik gabe haien askatasunerako eta autodeterminazio-
rako eskubidea aitortzen badu, biak uztartzeko aukera askoz handiagoa 
izango litzateke. Mendebaldeak, bere politika- eta kultura-eredua mundu 
islamikora hedatzeko ahaleginak egin ordez, aukera ematen badu gizarte 
musulmanek beren testuinguruetara egokitutako formulak garatzeko, tal
ka eta gerra defendatzen dutenei argudio asko kenduko dizkiegu. Eta 
modu berean, Ekialdea, bere gaitzak mendebaldeko politikei egotzi or-
dez, bere gizarteek ordena guztietan pairatzen duten immobilismoarekin 
eta geldialdiarekin lotutako arazoez benetan kezkatzen bada, orduan 
ulermenerako eta lankidetzarako aukerari buruz hitz egin ahal izango 
genuke. Azaldu berri dugunean oinarrituta, 25. galdera egin dugu jakite-
ko zein modutan ikusten duten elkarrizketatutakoek mendebaldeko mun-
duaren eta gizarte musulmanaren arteko harremana. Helburua da jakitea 
elkarrizketatutakoek bi mundu horien arteko egungo tirabirak iraganko-
rrak eta unean unekoak direla uste duten, edo betirako eta saihestezinak 
direla uste duten.

• � 41. taulan ikus daitekeenez, elkarrizketatutakoen ia % 85ek uste du Men-
debaldearen eta mundu islamikoaren arteko harremanak, eremu bakoi
tzaren kultura eta ikuspegi desberdinak gorabehera, aberaste eta lankide
tza gehiago ekar dezakeela, talkaren eta borrokaren ordez, bereziki 
Mendebaldeak ez baditu abusuzko politika bidegabe gehiago aplikatzen 
herrialde islamikoetan.

• � Autoritarismoan boterea miresteko eta besteak menderatzeko, kondena
tzeko eta zigortzeko joera ikus daiteke, bereziki beste modu batean 
pentsatzen dutenak. Horrela, faktore horrek norberaren erlijio-plantea-
menduak defendatu edo inposatzeko gogortasuna edo indarra erabil
tzea justifikatzeko ahalegin bat adierazten du. Item horri positiboki 
erantzuteak erradikaltasunerako eta autoritarismorako joera argia adie-
razten du.



147

42. taula: � 29. Jendeak ez badu onartzen erlijiosoa izatea, fededunek erlijiota-
suna indarrez inposatu behar dute

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

0
2
8
4

43
6

58

0
1,7
6,6
3,3

35,5
5,0

47,9

0
1,7
6,6
3,3

35,5
5,0

47,9

0
1,7
8,3

11,6
47,1
52,1

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � 42. taulan argi ikus daitekeenez, elkarrizketatutako musulmanen ia 
% 90ek item honen edukiarekiko desadostasuna adierazi zuen, kredoak 
eta sinismenak inposatzeko joerak gaitzetsiz.

43. taula: � 31. Pertsona guztiek dute eskubidea bizimodu propioa izateko eta 
sinismen propioak edukitzeko, gainerakoen bizimodu eta sinisme-
nen desberdinak badira ere

Kop. % Baliozko % % metatua

Ez du erantzun
Guztiz ados
Neurri batean ados
Ados
Desados
Neurri batean desados
Guztiz desados

1
46
14
42
8
2
8

0,8
38,0
11,6
34,7
6,6
1,7
6,6

0,8
38,0
11,6
34,7
6,6
1,7
6,6

0,8
38,8
50,4
85,1
91,7
93,4

100,0

Guztira 121 100,0 100,0

• � Autoritarioak ez du ulertzen nola litekeen beste pertsonek beste modu 
batean pentsatzea, eta berak defendatzen duenarekiko desberdina den bi-
zimodua izatea. Uste du bere iritziak eta interesak nagusitu eta gailendu 
behar direla, gizarte-, kultura- eta politika-aniztasunarekiko mespretxua 
adieraziz. Era berean, bere talde etnikoa, kulturala edo politikoa garran
tzitsuena dela eta beste talde batzuen gainetik dagoela uste duen pertsona 
definitzen duen ezaugarria da autoritarismoa. Horrela, autoritarismoa 



148

egozentrismoaren eta etnozentrismoaren nahaste bitxi bat da. Autorita-
rismo-maila neurtzeko azken galdera horrekin ados egoteak gauzak egi-
teko eta ikusteko norberarenak ez diren moduak dituztenekiko intoleran
tzia eta amoregaiztasunerako ageriko jarrera adierazten du.

• � 43. galderan ikus daitekeenez, elkarrizketatutakoen % 85 baino gehiago 
item honen edukiarekin ados daude, gainerako pertsonek bidezkotzat eta 
egokitzat jotzen duten bizimodua izateko askatasuna eta eskubidea izan 
behar dutela onartuz, bizimodu hori aldatzeko betebeharrik izan gabe.



149

Lanaren azken zati honetan, eta ikerlanean aztertutako guztia kontuan hartuta, 
gure ustez oso esanguratsuak diren alderdiak eta alderdi garrantzitsuenak 
azalduko ditugu. Horren ildotik, azterlan honen zati teorikoan planteatutako 
hipotesi eta galdera guztiei, funtsean, gure ustez erantzuten dieten tratamendu 
enpirikoko emaitzak azalduko ditugu jarraian:

• � Lehenik, azpimarratu nahi dugu etorkinek euren jatorrizko herrialdeeta-
tik alde egiten dutenean, gogoaz eta desio onez gain, tradizio, sinbolo eta 
balio propio batzuk ekartzen dituztela, eta horiek dira haien kultura- eta 
gizarte-nortasun propioa osatzen eta batzen duten elementuak. Jakindu-
ria hori informaziorako eta ikaskuntzarako baliozko iturri bat da, eta per
tsonek eta familiek, etorkinak izan ala ez, bertatik edaten dute euren nor-
tasun indibidualak eta kolektiboak lantzeko. Hortaz, ulergarria da, baita 
zentzuzkoa ere, pentsatzea elementu horiek etorkinekin batera joango 
direla, neurri handiagoan edo txikiagoan, immigratzeko eta harrera- 
gizarteetan finkatzeko proiektu osoan zehar.

• � Migrazioek Europako gizartearen kontzientzia piztu dute —baita euskal 
gizartearena ere, landa-lana egin dugun tokia izanik— erlijio askotako 
dibertsitateari buruz, erlijioak bizitza publikoan duen paperari buruz, 
praktikatzen den erlijiotasun motari buruz, eta gizartea gehiengoaren 
ikuspegi bakar batean oinarrituta kudeatu eta eraiki ordez, gutxiengo 
etnikoen edo erlijiosoen berdintasunerako eta diskriminaziorik ezarako 
eskubidearekiko sentiberak diren jarraibideen arabera kudeatu eta eraiki
tzeko premiari buruz.

• � Adierazi beharra dago jomugako Europako gizarteek, normalean, ez du-
tela erlijioa ikusten etorkinak gizarte horietan txertatzea erraztera eta 
ulermena ahalbidetzera iritsi daitekeen dimentsio gisa. Ikus daitekeenez, 
etorkinen kolektiboen erlijioa, batez ere harrera-gizartean nagusitzen di-
renen desberdinak diren sinismenak eta erlijio-praktikak dituztenen ka-

6 Azken kontsiderazioak



150

suan, gizarte horretan askatasun eta berdintasun sozialen arloan izan-
dako lorpenen eta aurrerapenen atzera-egite gisa ikusten da. Hortaz, 
erlijio-adierazpenak gizartean integrazioa eta kohesio ona garatzea 
oztopatzen duen balazta gisa ikusten dira. Are gehiago, gai horren ingu-
ruan sortutako diskurtsoetan, etorkin talde batzuk integratzea beste ba
tzuk baino errazagoa dela baieztatzera iristen da, atxikitako erlijioaren 
arabera. Hau da, uste denez, harrera-gizartekoen kideko edo antzeko er-
lijio-sinismenak dituzten taldeek integrazioaren azterketa gainditzeko 
gaitasun handiagoa izango lukete. Erretorika hori aitzakia gisa erabiltzen 
da hain hurbilekoak ez diren, edo ez direla uste den, kolektiboen aurka 
zuzendutako xenofobia-jarrerak eta segregazio-neurriak justifikatzeko.

• � Baiezta daiteke, gaur egun, immigrazioan erlijio-faktoreari buruz hitz 
egitea immigratutako Islamari buruz hitz egitearen ia sinonimoa dela. 
Musulmanen komunitateko kideak subjektu oso erlijioso gisa eta beren 
fedeari oso loturiko subjektu gisa ikusten dira harrera-gizartean, eta, ho-
rregatik guztiagatik, askotan asimilaezinenak edo digeriezinenak direla 
uste da. Hori ez da gertatzen beste etorkin talde batzuk hain erlijiosoak 
ez direlako, ezta etorkin musulmanen taldea estatistikoki handiagoa de-
lako, baizik eta azken horien presentzia azken urteetan, egia esan, Euro-
pako memoria kolektibo bat berpizten duelako, Islama eta mundu isla-
mikoa modu erredukzionistan eta arbitrarioan irudikatzen duten irudiez 
betea. Ikuspegi negatibo hori oso bizia, indartsua eta aginte botere han-
dikoa bilakatu da, eta ez du uzten aurkako beste irudirik ikustea, «bestea-
rekin», musulmanarekin, esperientzia pertsonala emankorra den arren 
eta horri buruz egindako irudiak faltsuak eta desitxuratuak direla egiazta
tzen duen arren.

• � Normalean esaten denaren aurka, komunitate musulmanaren integrazio-
ak harrera-gizartean ez ditu uste bezain beste erronka ekartzen. Edo, 
agian esan dezakegunez, ekartzen dituen ustezko erronkak, neurri han-
diagoan edo txikiagoan, kulturen arteko edozein topaketan agertzen dira, 
dagokion berezitasunekin eta ñabardurekin. Izan ere, soilik desberdina 
izateagatik nahitaez bateraezina eta elkartezina ez duela izan behar har
tzen dugu oinarri gisa. Gainera, benetako arazoa ez da desberdintasuna, 
baizik eta horren inguruan sortzen dugun ikuskera.

• � Komunitate musulmana harrera-gizartean txertatzeak aurre egin behar 
duen benetako erronka da iristen direnen nahiz jasotzen dituztenen gaita-



151

suna jarrera esklusibista eta panegirikoa gainditzeko, hain zuzen ere 
bakoitzaren ikuspegia zuzena den bakarra dela eta gainerakoen ikuspegia 
guztiz okerra dela defendatzen duen jarrera delako. Horren ildotik, eraba-
kigarria da ordezkari musulmanek (lider espiritualak, imanak, gizarte-
elkarte erlijiosoen nahiz laikoen zuzendariak eta kudeatzaileak, eta abar) 
bete dezaketen papera ulermen-zubiak eraikitzeko eta beren komunitate-
ko kideen eta harrera-gizartearen arteko baterako balioak sustatzeko. Era 
berean, harrera-gizartearen erreferentzia-figurek betetzen duten papera 
eta horien diskurtsoa (politikariak, gizarte-eragileak, elizako ordezkariak, 
eta abar) ezinbestekoa eta erabakigarria da elkarrizketa bultzatzeko eta 
elkarren arteko ulermena sustatzeko. Bestalde, bizikidetzaren esparrua 
egokitzeko, ezinbestekoa da erakunde publikoek horren inguruko uler-
menaren eta berdintasunaren aldeko dagokion bidezko politikak eta lege-
diak egitea, gizarte osoa kontzientziatzeko harreman-esparru bidezkoa-
goa eta kolektiboen arteko berdintasunezkoagoa sortzeko premiari buruz. 
Helburua da Europako kultura-diskurtsoaren oinarriak ekintzetan molda
tzea, giza eskubideen, askatasunaren, tolerantziaren, demokraziaren eta 
berdintasunaren garrantzi nagusian oinarrituta. Inguruan dugun askota-
riko gizartea arrakastarekin eraikitzeko, ezinbestekoa da postulatu horie-
kiko errekonozimendu eta errespetu aktiboan oinarritzea.

• � Euskal gizartean finkatutako komunitate musulmana talde eta joera na-
hiko heterogeneoekin osatzen da. Ez soilik hitzaren zentzu etniko eta 
kulturalari dagokionez, baizik eta baita erlijioaren ikuskerari eta gizar-
tean duen papera ulertzeko moduari dagokionez ere. Musulman gehienak 
beren erlijioarekin identifikatzen dira, baina komunitate horretako kide 
guztiak ez dituzte neurri berean betetzen errituak eta erlijio-jardunak. 
Horretaz gain, azpimarratu behar da herrialde musulmanetatik etortzen 
diren arren, beren erlijio-erreferentzietatik aldentzen diren eta gehien bat 
laiko gisa definitzen diren etorkinak ere badaudela. Egungo EAEn, gi-
zarte honetan bizi diren musulmanak, erlatiboki eta oro har, biltzen di-
tuzten honako lau tipologia desberdin hauei buruz hitz egin daiteke:

    1. � Musulman fededunak eta praktika­tzaileak: Erlijio-praktikak bete
tzeaz arduratzen diren musulmanak dira. Normalean sinismenetan 
eta erlijio-testuetan oinarritutako bizimodua dute, funtsezko errefe
rentziak baitira haientzat. Taqlid motako erlijiotasuna dute, hau da, 
«imitaziozkoa». Hau da, jatorrizko gizartean gehiengoak praktika



152

tzen duen erlijiotasunaren edukia eta mota imitatzen eta errepikatzen 
dute, azaltzen zaizkien informazio edo interpretazioak egiaztatu edo 
ikertu gabe, eta zalantza handirik adierazi gabe bereganatuta. Herria-
ren Islama da, neurri handi batean ahozko tradizioan oinarritzen 
dena.

    2. � Musulman fededunak, baina ez praktika­tzaileak: Kultura musulmana-
rekin identifikatzen diren etorkin musulmanak dira. Baina, eguneroko 
bizitzan, Islamean ezarritako erlijio-aginduak nagusiki noizean behin 
betetzen dituzte. Hala ere, praktiketako behin-behinekotasun hori ez 
dute aplikatzen islamak elikagaien inguruan ezartzen dituen arauetan 
eta Ramadaneko hilabeteko baraualdian. Erlijio-testuak ez dituzte 
hainbeste erabiltzen beren portaerak justifikatzeko, nagusiki azalpen 
soziologikoak eta psikologikoak erabiltzen baitituzte.

    3. � Islamera bihurtu berriak: Jatorriz harrera-herrialdekoak diren mu-
sulmanak dira, kasu honetan euskal autonomia-erkidegokoak. Lati-
noamerikatik etorritako etorkinak ere badaude musulman berri ho-
rien artean. Mendebaldeko Islama garatzen saiatzen dira, eta beren 
nortasun islamiko berriarekin harro daude. Oro har, komunitate mu-
sulmanaren barruan zeregin aktiboagoa izan nahi dute, eta, arrazen 
arteko berdintasuneko printzipio islamikoan oinarrituta, Islama ara-
biarrarekin ez lotzearen garrantzia azpimarratzen dute, hain zuzen 
ere Islama edonork beregana dezakeen ideia bat delako —hori dio-
te—, jatorria kontuan hartu gabe.

    4. �   Herrialde musulmanetatik etorri diren eta Isla-
maren ikuskera laikoa duten pertsonak dira. Profanoaren eta zerutia-
rraren arteko bereizketa defendatzen dute, eta ez diote hainbeste jara-
mon egiten erlijioaren aginduei.

• � Gure azterlana ikusita, ondoriozta daiteke musulmanen integrazioak eta 
itxaropenek lotura estua dutela aldarrikapen komunitario jakin ba
tzuekin, beren erlijioaren printzipioekiko sentikorra den bizimodu pro-
pioa izateko eskubideari dagokionez, batez ere harrera-gizartearen prin
tzipioekin bateragarriak diren eta bizikidetza ona bat izatea oztopatzen 
ez duten printzipioekiko. Elkarrizketatutako musulman guztiek adierazi 
zuten beren erlijio-praktikak ez direla integraziorako eta bizikidetzarako 
oztopo.



153

• � Europara emigratzen duen musulmana bere kultura- eta erlijio-nortasunaren 
berregituratze-prozesu batetatik igarotzen da, zuzenean edo zeharka. Baina, 
harrera-gizartera egokitzeko eta doitzeko egiten duen ahaleginak ez du nahi-
taez esan nahi bere fedearen funtsezko printzipioei uko egin behar dienik, 
hain zuzen ere etorkin musulmanek adierazten dutenez, printzipio horiek 
erlijio-aniztasuna, gizarte-berdintasuna eta tolerantzia defendatzen duen Eu-
ropako sistema laikoaren balioekin bateragarriak direlako. Horri dagokio-
nez, ikus daitekeenez, Euskadin erlijio musulmana aitortzen duen pertsonak 
bere sinismenen eta balio propioen sistemarekin batera daitezkeela uste 
duen elementuak bereganatzen ditu: printzipio demokratikoak barneratzen 
ditu, aniztasuna eta tolerantzia defendatzen du, harrera-herrialdeko gizartea-
rekin guztiz bat etortzen ez bada, gutxienez ezaugarri positiboak ikusi eta 
aitortzen ditu bertan, etab. Azken batean, ezinbesteko elementuak dira afini-
tate desberdineko kideen arteko bizikidetza on bat lortzeko.

• � Proposatu dugun hipotesi nagusia da, hautatutako laginaren jarrerak eta 
erlijio-osagaiak aztertu ondoren, euskal gizartean finkatutako komunita-
te musulmanaren nortasun-erreklamazioek ez dutela biltzen erlijio-fun-
damentalismorik nahiz sektarismorik, ezta harrera-gizartearekiko isola-
mendu eta bereizketarako joerarik ere. Izan ere, musulmanaren kasuan, 
bere erlijio-aitorpenak ez dio immigratzera bultzatzen, baina migrazio-
prozesuak dakartzan gorabeherak jasan eta arintzeko laguntzen dio.

• � Landa-lanean azpimarra daiteke elkarrizketatutako gizon eta emakume 
musulmanek defendatzen dutela erlijio batek, beren erlijioaren moduan, 
zientziaren eta pentsamenduaren aurka joan behar ez duela edo gizarteko 
zientzialarien jarduerak oztopatu behar ez dituela, hain zuzen ere ikerke-
ten bitartez gizakiaren onura bilatzen dutelako. Islamaren arabera, per
tsona batek produkzio-gaitasunak baldin baditu, betebehar morala nahiz 
erlijiosoa dauka lan horretan jarduteko jendeari laguntzeko. Sinismen 
hori justifikatzeko, musulmanak, ia beti bezala, beren erlijioaren iturrie-
tan oinarritzen dira: Korana, Sunna, eta Iytihad (ahalegin intelektuala).

• � Beste ondorio garrantzitsu bat da elkarrizketatutako musulmanek pen
tsamendu kritikoaren alde daudela adierazi dutela. Baina, azpimarratu 
dute kritika ez dela erabili behar gainerakoak umiliatzeko, iraintzeko, 
hondoratzeko edo laidotzeko, baizik eta mesede egiteko eta laguntzeko. 
Era berean, argitu zuten erlijioen aurka egiten diren kritikek espiritu 
eraikitzaile hori izan beharko luketela, eta, beraz, adierazi zuten adieraz-



154

pen-askatasunerako eskubidea ez litzatekeela gehiegikeriaz erabili be-
har, esate baterako, Danimarkako Jayllands-Posten egunkariak Islama-
ren profetari buruz argitaratutako karikatura satiriko famatuen kasuan 
gertatu zen bezala; izan ere, bineten bitartez, indarkeriarekin eta terroris-
moarekin lotzen zitzaion eta barregarri uzten zitzaion. Adierazpen-aska-
tasunaren eta prentsa-askatasunaren artean eta difamazioaren eta libe-
loaren artean alde handia dagoela defendatzen dute.

• � Euskal gizartean finkatutako elkarrizketatutako biztanle musulmanek 
harrera-gizartearekiko komunikazioaren eta ulermenaren aldeko joerak 
erakutsi dituzte, eta, beste aldetik, isolamenduaren eta bereizketaren 
aurkako joerak. Ia denek adierazi dute gonbidatuak dauden kulturen ar-
teko eta erlijioen arteko elkarrizketa-topaketetara bertaratzearen alde 
daudela, talde bakoitzaren ikuspegi propioak eta desberdintasunak erres-
petatuz. Harrera-gizartearen hizkuntza ikastearen garrantzia ere aitor
tzen dute, eta hori egiteko interesa adierazten dute, haien ustez hizkuntza 
egokitzapena, bizikidetza eta aberastea errazten duen tresna bat delako.

• � Erlijio-askatasunari eta tolerantziari dagokionez, emaitzen analisiak 
berretsi egiten du elkarrizketatutako musulmanek «bestearen» bidezko-
tasuna aitortzen dutela beren sinismen propioak izan eta mantentzeko eta 
askatasun eta autonomia osoarekin praktikatzeko. Uste sendo tolerante 
hori ikaskuntza koraniko berberetan oinarritzen da, non txatal askok per
tsona guztientzako kontzientzia-askatasuna ezartzen duten funtsezko es-
kubide bortxaezin gisa: «ezin da behartu inor Adorazioa Praktikatzera», 
agintzen du Koranak (2. kapitulua, 256. txatala).

• � Hala ere, azpimarratu nahi dugu paisaia islamikoaren erlijio-kontzeptu 
batzuk musulmanek interpretatzen dituzten moduan aztertzen direnean, 
ikuspegi nahiko esklusibista ikusten dela (soilik nire erlijioak gida gai
tzake Jainkoaren egiara, eta gainerakoak benetako errebelazioak diren 
arren, benetako mezua desitxuratu zuten eta bide zuzenetik desbideratu 
ziren). Nolanahi ere, ikuspegi hori erlijio-tradizio gehienen ezaugarri bat 
da, agian denena.

• � Era berean, elkarrizketatutako gizon eta emakume musulmanen gehien-
goak zorrozkeriaren eta autoritarismoaren aurkako eta neurrizko jarrerak 
adierazi zituen, talde bateko erabakiak hartzean parte hartzeko eta ber-
dintasunerako emakumearen eskubidea onartuz.



155

• � Autore askok ziurtatzen dute munduan bakea ezinezkoa izango dela er-
lijioen artean bakea ez badago. Guztiz egia da hori. Baina, egia da ere 
esatea bakea munduan ezinezkoa izango dela, bereziki, Ekialdearen eta 
mundu islamikoaren artean bakea ez badago. Bi gizarteak elkarri hurbil
tzen badira eta modu zintzo eta egokian elkarrekin lan egiten badute, 
munduarentzako lorpenak eta aurrerabidea askoz handiagoak izango li-
rateke. Mendebaldeak, herrialde musulmanetako diktadurazko gober-
nuekin elkartu ordez, bere begirada biztanleria musulmanari, eta berezi-
ki mundu arabiarrari, zuzentzen badio, eta kanpoko esku-sartzerik nahiz 
inposaketarik gabe haien askatasunerako eta autodeterminaziorako es-
kubidea aitortzen badu, bien artean uztartzeko aukera askoz handiagoa 
izango litzateke. Mendebaldeak, bere politika- eta kultura-eredua mundu 
islamikora hedatzeko ahaleginak egin ordez, aukera ematen badu gizarte 
musulmanek beren testuinguruetara egokitutako ereduak garatzeko, tal
ka eta borroka defendatzen dutenen argudio asko ezeztatuko genituzke. 
Eta modu berean, mundu islamikoa, bere gaitz guztiak mendebaldeko 
politikei egotzi ordez, bere gizarteek ordena guztietan pairatzen duten 
immobilismoarekin eta geldialdiarekin lotutako arazoez benetan kezka
tzen bada, orduan ulermenerako eta lankidetzarako aukerari buruz hitz 
egin ahal izango genuke.





157

ABDULHALEEM, HITHEM (2007). «Fundamentalismos religiosos: El reto 
de Oriente y Occidente», Revista Internacional de los Estudios Vascos, 52 
(2), 317-337.

ABU WARDA, N. (1994). «Mito y realidad del fundamentalismo islámico». 
CORRAL, S. C. (Ed.), Los fundamentalismos religiosos, hoy, en las rela-
ciones internacionales lanean. Madril: UPCO.

ALI, I. HAYDAR (1996). Al-tayyarat al-islamiya wa qadiyat al-dimuqratía 
(Korronte islamikoak eta demokraziaren gaia). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahda al-Arabîya (Batasun Arabiarraren Azterlanetarako Zentroa).

ALTEMEYER, B. & HUNSBERGER, B. (1992). «Authoritarianism, reli-
gious fundamentalism, quest and prejudice». International Journal for the 
Psychology of Religion, (2), 113-133.

AMMERMAN, NANCY T. (1991). «North american protestant fundamenta-
lism». MARTIN E. MARTY and R. SCOTT APPLEBY (Ed.), Fundamenta-
lism observed lanean. Chicago and London: The University of Chicago Press.

ARKOUN, MUHAMMAD (1998). Cuestiones en la crítica de la razón reli-
giosa: ¿Cómo podemos entender el Islam hoy día? (Qadaya fi naqd al-áql 
al-árabi: Kaifa nastatiá an nafham al-Islam al-Yyawm; itzulpena SALEH, 
HACHEM). Beirut: Dar al Tali’a.

ARMSTRONG, KAREN (2004). Los orígenes del fundamentalismo en el Ju-
daísmo, Cristianismo y el Islam: La intolerancia religiosa frente al pro-
greso. Bartzelona: Tusquets.

BENDROTH, MARGARET LAMBERTS. (1999). «Fundamentalism and fa-
mily: gender, culture and the american profamily movement». Journal of 
Women’s History,Vol. 10, No. 4, 35-54.

BERGER, P. L. y LUCKMANN, TH. (1977). Modernidad, pluralismo y cri-
sis de sentido. Bartzelona: Paidós.

7 Bibliografia erreferentziak



158

BOSCH, JUAN (1999). «Protestantismo». MARDONES, JOSE MARÍA 
(Zuz.), 10 palabras clave sobre el fundamentalismo lanean. Nafarroa: Ver-
bo Divino Editoriala.

BURGAT, FRANÇOIS (1988). L’Islamisme au Maghreb: La voix du sud. 
Paris: Karthala.

CASTELLS, MANUEL (2003). Prólogo a la edición española. Al-Sayyad, N. 
eta Castells, M. (Ed.), ¿Europa musulmana o Euro-islam?: Política, cultura 
y ciudadanía en la era de la globalización lanean. Madril: Alianza Editoriala.

CONILL, JESÚS (Cord.) (2002). Glosario para una sociedad intercultural. 
Valentzia: Bancaja Editoriala.

CORENO, THADDEUS (2002). «Fundamentalism as a class culture». Socio-
logy of Religion, Vol. 63, No. 3, 335-360.

CORM, GEORGE (2002). La fractura imaginaria: las falsas raíces del en-
frentamiento entre Oriente y Occidente. Bartzelona: Tusquets.

CORRAL, S. C. eta GARCÍA, P, P. (1994). «Panorama de los fundamentalis-
mos de hoy, en las relaciones Internacionales». CORRAL, S. C. (Ed.), Los 
fundamentalismos religiosos, hoy, en las relaciones internacionales la-
nean. Madril: UPCO.

De YOUNG, GREGG (1996). «Should science be limited? Some modern is-
lamic perspectives». The Monist, Vol. 79, No. 2, 280-293.

Del TORO, ANTONIO (1973). «Tradicionalismo». Gran Enciclopedia Rialp 
(GER) lanean, Madril: Ediciones Rialp. XXII. Liburukia.

DIZ-LOIS, CRISTINA (1973). «Integrismo». Gran Enciclopedia Rialp 
(GER) lanean, Madril: Ediciones Rialp. XII Liburukia.

DONALD, R. MINERVA (1996). «El fundamentalismo: ¿Fenómeno religio-
so o movimientos revolucionarios de liberación?». Cuadernos de Realida-
des Sociales, 47-48, urtarrila, 275-290.

ELSHAHED, ELSAYED (1992). «El reto del fundamentalismo islámico», 
Concilium, 241. zenbakian., Lizarra (Nafarroa), ekaina 1992, or. 101-113.

EMERSON, MICHAEL O. & HARTMAN, DAVID (2006). «The rise of re-
ligious fundamentalism. Anual Review of Sociology. Kalifornia: (Ed.) 
Cook Messey, 32. Liburukia, or. 127-144.



159

Enciclopedia Universal Ilustrada. 28. Liburukia, bigarren zatia, Espasa-Calpe. 
Madril, Bartzelona, 1968.

———. 63. Liburukia, Espasa-Calpe. Madril, Bartzelona, 1966.

Encyclopædia Universalis. 12. Corpusa, Encyclopædia Universalis, Éditeur á 
Paris, 1989.

Espainiako Errege Akademiaren Hiztegia. 22. edizioa, 2001.

———. Hamaseigarren edizioa, 1936.

———. Hogeigarren edizioa, 1984.

ESPOSITO, JOHN L. (1992). ¿The islamic threat: myth or reality?. New 
York: Oxford University Press.

ÉTIENNE, BRUNO (1987). L’ Islamisme radical. Paris: Hachete.

FLAQUER, JAUME (1997). Fundamentalismo entre la perplejidad, la con-
dena y el intento de comprender. Bartzelona: Cristianisme i Justícia.

FUENTES NOGALES, JUAN LUIS & VICENTE TORRADO, TRINIDAD 
L. (2007). La población magrebí en el País Vasco: Situación y expectati-
vas. Vitoria-Gasteiz: Ararteko.

GALLAGHER, SALLY K. (2003). Evangelical identity and gendered family 
life. New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.

GINER, SALVADOR (2002). «Tolerancia». CONILL, JESÚS (Cord.), Glosa-
rio para una sociedad intercultural lanean. Valentzia: Bancaja Editoriala.

HILL, P. C. & HOOD Jr. R. W. (Ed.). (1999). Measures of religiosity, Bir-
mingham, Alabama: Religious Education Press.

JÄGGI, CHRISTIAN J. und KRIEGER, DAVID J. (1991). Fundamentalis-
mus. Ein Phänomen der Gegenwart. Zürich: Orell Füssli.

KEPEL, GILLES (Zuz.) (1993). Les politiques de Dieu. Paris: Éditions du 
Seuil.

KHADER, BICHARA (1995). El muro invisible. Bartzelona: Icaria.

KÜNG, HANS (2006). El Islam: historia, presente y futuro. Itzulpena LOZA-
NO GOTOR, J. M. eta CONDE GÓMEZ, J. A. Madril: Trotta Editoriala.



160

LACOMBA VÁZQUEZ, JOAN (2001). El Islam inmigrado: Transformacio-
nes y adaptaciones de las prácticas culturales y religiosas. Madril: 
Hezkuntza, Kultura eta Kirol Ministerioa.

LAMCHICHI, ABDERRAHIM (1989). Islam et contestation au Maghreb. 
Paris: L’Harmattan.

MADIRAN, JEAN (1958). L´intégrisme: historie d´une historie. Paris: 
Nouvelles Éditions Latines.

MARDONES, JOSE MARÍA (1993). Fundamentalismo. Cuadernos Fe y 
Justicia. Bilbao: EGA Edizioak.

——— (Zuz.) (1999). 10 palabras clave sobre fundamentalismos. Nafarroa: 
Verbo Divino Editoriala.

MARSDEN, GEORGE M. (1980). Fundamentalism and american culture: 
the shaping of twentieth-century evangelicalism 1870-1925. New York: 
Oxford University Press.

MARTÍN MUÑOZ, GEMA (1999). El Estado árabe: crisis de legitimidad y 
contestación islamista. Bartzelona: Bellaterra (Islam garaikidearen liburu-
tegia, 12).

——— (Zuz.) (2003). Marroquíes en España: Estudio sobre su integración. 
Madril: Repsol YPF Fundazioa.

MARTÍNEZ GÁZQUEZ, J. eta DE LA CRUZ PALMA, O. (2000). «Las tra-
ducciones árabe-latinas impulsadas por Pedro el Venerable». BURDEUS, 
Mª. D.; REAL, E. eta VERDEGAL, J. M. (Ed.). Las órdenes militares: 
realidad e imaginación lanean. Castelló de la Plana: Publicacions de la 
Universitat Jaume I.

MARTÍNEZ MONTÁVEZ, PEDRO (1997). El reto del Islam: la larga crisis 
del mundo árabe contemporáneo. Madril: Temas de Hoy.

MARTY, E. MARTIN & APPLEBY, R. SCOTT (Ed.) (1993). Fundamenta-
lism Observed. Chicago: The University of Chicago Press.

MÜLLER-FAHRENHOLZ, GEIKO (1992). «¿Qué es el fundamentalismo 
contemporáneo? Perspectivas psicológicas». Revista internacional de Teo-
logía CONCILIUM, 241, ekaina, 405-415.



161

OVEJERO, B. ANASTASIO (1981). El autoritarismo como variable de per-
sonalidad. (Doktorego Tesia), Psikologiako Fakultatea, Madrilgo Uniber
tsitate Konplutentsea.

PACKER, J. I. (1960). Fundamentalism and the word of God: some evangeli-
cal principles. London: Inter-Varsity Fellowship.

POULAT, EMILE (1969). Intégrisme et catholicisme intégral. Un réseau se-
cret international antimoderniste: La Sapinière (1909-1921). Tournai: 
Casterman.

POURIS, ANASTASSIOS (2007). «Is fundamentalism a threat to science? 
Evidence from scientometrics». Scientometrics, Vol. 71, No. 2, 329-338.

RALPH, W. HOOD, PETER C. HILL & W. PAUL WILLIAMSON (2005). 
The psychology of religious fundamentalism. New York: The Guilford 
Press.

ROY, OLIVIER (1992). L’Échec de l’Islam politique. Paris: Éditions du 
Seuil.

RUTHVEN, MALISE (2004). Fundamentalism: The search of meaning. 
Oxford: Oxford University Press.

SÁNCHEZ CARO, JOSÉ MANUEL (1999). Escritura, Fundamentalismo bí-
blico. MARDONES, JOSE MARÍA (Zuz.), 10 palabras clave sobre el 
fundamentalismo lanean. Nafarroa: Verbo Divino Editoriala.

SANDOVAL, MARTÍNEZ, S. (2006). La figura de Mahoma Dionisio Cartu-
janoren Contra Perfidiam Mahometi lanean. Revista Antigüedad y Cristia-
nismo, XXIII, 627-645.

SICCARDO, FARACESCO (1979). Intégriste e intégrisme: Stratigrafia di 
due vocaboli francesi. Genova: Pubblicazioni dell´Istituto di Lingue Stra-
niere, Universià di Genova.

SLEAT, MATT (2006). Liberalism, fundamentalism and truth. Journal of 
Applied Philosophy, Vol. 23, No. 4, 405-417.

SOROS, GEORGE (1999). La crisis del capitalismo global: La sociedad 
abierta en peligro. Itzulpena Fabián Chueca. Debate Editoriala: Madril.

SPAEMANN, ROBERT (1992). «Miseria y necesidad de la intolerancia: 
¿Qué es el fundamentalismo?». Atlántida aldizkaria, 11, 358-365.



162

SWANSON, ROBERT DAVID (2005). Members of new fundamentalist reli-
gious groups: Religious Fundamentalism, Right-Wing Authoritarian, and 
Psychological Well/Being scale scores. Dissertation presented to the Fa-
culty of Psychology, Fuller Theological Seminary. Ann Arbor: UMI Mi-
croform.

TAMAYO, JUAN JOSÉ (2004). Fundamentalismos y diálogo entre religio-
nes. Madril: Trotta Editoriala.

TARRÉS CHAMORRO, SOL (2002-2003). «Inmigrantes extranjeros asenta-
dos en Andalucía: La religión como estrategia de adaptación de una comu-
nidad magrebí de Sevilla». Non: Andaluziako Urtekari Etnologikoa, An-
daluziako Junta, Kultura Saila.

THOMPSON, DAMIAN (1998). El fin del tiempo. Fe y temor a la sombra del 
milenio. Itzulpena Jordi Fibla. Madril: Taurus.

TIBI, BASSAM (2003). «Los inmigrantes musulmanes de Europa, entre el 
Euro-islam y el gueto». Al-Sayyad, N. eta Castells, M. (Ed.), ¿Europa mu-
sulmana o Euro-islam?: Política, cultura y ciudadanía en la era de la 
globalización lanean. Madril: Alianza Editoriala.

VICENTE TORRADO, TRINIDAD L. (2008). La escuela vasca ante la rea-
lidad de la inmigración: un nuevo desafío. Eusko Jaurlaritzaren Inmigra-
zio Zuzendaritza: Vitoria-Gasteiz.

WATT, W. MONTGOMERY (1991). Muslim-christian encounters: percep-
tions and misperceptions. London: Routledge.

WHALEN, ROBERT K. (2001). «Fundamentalism». In B. E. Brasher (Eds.), 
Encyclopedia of fundamentalism. Routledge: New York.

YANNARAS, CHRISTOS (1992). «El reto del tradicionalismo ortodoxo». 
Revista Internacional de Teología CONCILIUM. El fundamentalismo en 
las grandes religiones. Bartzelona: Verbo Divino Editoriala. Ekaina, 241. 
(497-505).



163

8 Eranskinak

I.  Fundamentalismoa neurtzeko galdesorta

Galdesorta honek erlijioari buruzko iritzi orokor batzuk biltzen ditu. Hainbat 
maila aurkituko dituzu, iritzi batzuekin «Guztiz ados» egotetik beste iritzi ba
tzuekin «Guztiz desados» egotera bitarte. Mesedez, arreta handiz irakur itzazu 
iritziak eta bakoitzari buruz pentsatzen duzuna adierazi, zure erantzuna iritzi 
bakoitzaren eskuinean kokatutako laukietan zirkulu batekin markatuz, honako 
eskala honen arabera:

GA = Guztiz Ados	 DA = Desados
NA = Neurri batean Ados	 NDA = Neurri batean Desados
A = Ados	 GDA = Guztiz Desados

Galdesortarekin hasi aurretik, honako datu hauek adierazi mesedez:

Adina:

18-25 urte 36-40 urte
26-30 urte 41-50 urte
31-35 urte 50etik gora

Sexua:

Emakumea Gizona

Jatorrizko herrialdea: ………………………………………………..



164

Amaitutako ikasketak:

Batxilergoa baino gutxiago
Batxilergoa

 Diplomatura
Unibertsitateko titulua

Espainian bizitako denbora:

Urtebete baino gutxiago
Urtebete
2 urte
3 urte
4 urte
5 urte
5 urte baino gehiago
Hemen jaioa, baina atzerriko jatorria
Bertakoa naiz

Nola definitzen duzu zeure burua?

Fededuna eta egunero praktikatzen dut

Fededuna eta astean noizbait praktikatzen dut

Fededuna eta soilik egun seinalatuetan praktikatzen dut

Fededuna, baina ez praktikatzailea

Erlijio motako erakunde bateko kide zara?

Bai Ez



165

Galdesortako galderak

  1. � Erlijio-gaietan norbaitekin ados ez banago, 
uste dut borondate argia dudala bestearen 
ikuspuntua ulertzen saiatzeko.

GA NA A DA NDA GDA

  2. � Gaur egun eskolan irakasten dutenarekin, 
hobe da gure seme-alabak etxean geratzea.

GA NA A DA NDA GDA

  3. � Erlijioak zientziaren eta pentsamenduaren pa-
pera bizitu behar du gizartean.

GA NA A DA NDA GDA

  4. � Normala da aitortzea beste erlijioetako per
tsonen artean jende zintzoa eta ona dagoela, 
baita nire erlijioan jende ez zintzoa eta okerra 
dagoela aitortzea ere.

GA NA A DA NDA GDA

  5. � Erlijio-sinismenak modu erradikalean man
tentzea horiek hedatzeko beste modu bat da.

GA NA A DA NDA GDA

  6. � Adierazpen-askatasuna denentzat bermatu be-
har da, besteak kritikatzeko erabiltzen duen 
norbait dagoen arren.

GA NA A DA NDA GDA

  7. � Esan dezakegu nirea ez diren erlijioetan sinis-
ten dutenak oker daudela.

GA NA A DA NDA GDA

  8. � Niretzat nire erlijio-sinismenak praktikatzea 
ez da oztopoa gizarte honetan elkarbizitzeko.

GA NA A DA NDA GDA

  9. � Bere kideen artean kritika onartzen duen tal-
deak ez du luzaro iraungo.

GA NA A DA NDA GDA

10. � Erlijio-komunitate bateko ordezkariek gu
txiago parte hartu beharko lukete komunikabi-
deetan eta horietara ez ireki.

GA NA A DA NDA GDA

11. � Erlijio-komunitateek edozein gizartetan, gu
txiengoa badira ere, beren festa propioak 
ospatzeko eskubidea izan beharko lukete.

GA NA A DA NDA GDA

12. � Gaur egun, norbaitek bere erlijioari eutsi nahi 
badio, hobe izango luke mundutik bakartzea 
puru mantentzeko eta biziraun ahal izateko.

GA NA A DA NDA GDA

13. � Talde batek hartzen dituen erabakien garran
tzia balioetsi behar da, erabakiak hartzeko 
prozesuan parte hartzen duena gizona edo 
emakumea den alde batera utzita.

GA NA A DA NDA GDA

14. � Erlijioetako buruek erlijioari buruz aurkezten 
diren galdera eta zalantza mota guztiak onartu 
eta erantzun behar dituzte.

GA NA A DA NDA GDA



166

15. � Oso garrantzitsua da «bestearen» kulturako 
hizkuntza eta beste alderdi batzuk ikasteko 
behar den ahalegina egitea, elkar ezagutzeko 
modu on bat delako.

GA NA A DA NDA GDA

16. � Bidezkoa da erlijio-komunitate guztiek otoiz-
tegi propioak izatea beren errituak eta ofizioak 
egiteko.

GA NA A DA NDA GDA

17. � Mendebaldearen eta ekialdearen artean talka 
bat baldin badago, horren arrazoi nagusia 
mendebaldeko herritarren aurkako bidegabe-
keria izango litzateke.

GA NA A DA NDA GDA

18. � Hauteskunde libreak eta zuzenak benetan era-
ginkorrak eta erabilgarriak dira gizarte batean 
aldaketa positiboak egiteko.

GA NA A DA NDA GDA

19. � Erlijio-komunitateek gizarte-jardueretan parte 
hartu beharko lukete, horretarako erakunde 
ez-erlijiosoekin jardun behar badute ere.

GA NA A DA NDA GDA

20. � Nire ustez, beste erlijioek, hala nola judais-
moak eta kristautasunak, bakea lortzeko bene-
tako nahia dute.

GA NA A DA NDA GDA

21. � Fededun batek guztiz imitatu behar ditu bere 
arbasoak, hain zuzen ere asko saiatu arren, 
ekarpen berririk ezingo duelako egin.

GA NA A DA NDA GDA

22. � Nire iritzi berbera ez dutenen kasuan, batez 
ere erlijio-gaietan, batzuekin hobe da zorrotza 
eta gogorra izatea.

GA NA A DA NDA GDA

23. � Bizi dugun garai honetan hobe da berekoia 
izatea eta soilik norberaren premiez kezka
tzea.

GA NA A DA NDA GDA

24. � Erlijio-gai bati buruz kontrako iritziak baldin 
badaude, ni bitarteko aukera hartzen saiatzen 
naiz.

GA NA A DA NDA GDA

25. � Ekialdearen eta mendebaldearen arteko kultu-
ra-desberdintasunek talka baino aberastea 
ekar dezakete, bereziki Ekialdeak pairatzen 
duen bidegabekeria amaitzen bada.

GA NA A DA NDA GDA

26. � Nire kulturako historia berrikustean, ba
tzuetan norbaitek iraganean egindako akatsak 
aurkitzen ditut.

GA NA A DA NDA GDA



167

27. � Norbaiten erlijio-sinismen berberak ez badi-
tut, horrek ez nau oztopatzen pertsona horre-
kin hitz egiten saiatzeko eta bion artean izan 
daitezkeen baterako puntuak bilatzeko.

GA NA A DA NDA GDA

28. � Nire ustez herrialde honetako legeak eta epai-
tegiak nahiko bidezkoak eta zuzenak dira, ho-
rien iturriak edozein izanik.

GA NA A DA NDA GDA

29. � Jendeak ez badu onartzen erlijiosoa izatea, fe-
dedunek erlijiotasuna indarrez inposatu behar 
dute.

GA NA A DA NDA GDA

30. � Pertsona erlijioso baten betekizunetako bat da 
erlijioaren balioak jendeari gogoratzea eta 
informatzea. Ez du besteen gaineko kontrolik 
eragin behar.

GA NA A DA NDA GDA

31. � Pertsona guztiek dute eskubidea bizimodu 
propioa izateko eta sinismen propioak eduki
tzeko, gainerakoen bizimodu eta sinismenen 
desberdinak badira ere.

GA NA A DA NDA GDA

32. � Fededun batek bere fedearen oinarriak man-
tendu nahi baditu, hobe izango litzateke bizi
tza modernora ez egokitzea.

GA NA A DA NDA GDA

33. � Besteei laguntzen dien, ondo jarduten duen 
eta onbera den pertsonak Jainkoaren saria 
jasoko du, duen kredoa edozein izanik.

GA NA A DA NDA GDA

34. � Erakunde eta elkarte batzuen arteko elkarri-
zketa-topaketak serioak diren arren, hobe da 
ez bertaratzea.

GA NA A DA NDA GDA

35. � Nire erlijioaren liburu sakratuan puntuazio-
markak (koma, galdera-markak, eta abar) 
txertatzea hobeto ulertzeko laguntzen duen 
pauso on bat dela uste da.

GA NA A DA NDA GDA



II. � Fundamentalismoa neurtzeko galdesortaren 
arabierazko bertsioa

هذا الاستبيان يحتوي على سلسلة من الاراء العامّة حول الدِّين. حَضْرتك سوف تجد/ي معايير مُخْتَلِفة 
أتفق كاملًا« مع آراء أخرى. من  إلى درجة »لا  دَرَجَة »أتفق كاملًا« مع بعض الآراء  مِن  تَتَراوح 
فضلك، أرجوا منك قراءة هذه الآراء بتمَعّن و التعبير عن طريقة تفكيرك بالنسبة إلى كل واحدة من 
تلك الآراء بِأن تَضَع/ي إشارة X على الإجابة التي ترى/ي أنَّها تتناسَب معك و الموجودة في الخَانات 

ج التَّالي: أسفل كل رأي، حَسَب التَّدرُّ

 لا أتفق  أتفق	
 لا أتفق جزئيا   أتفق جزئياً	
 لا أتفق كاملًا  أتفق كاملاً	

قَبْل الإجابة على الإستبيان أرجوا الرّد على الأسئلة التالية:

العُمر:

من 36 الى 40من 18 الى 25
من 41 الى 45من 26 الى 30
أكثر مِن 45 سنةمن 31 الى 35

الجنس:

رَجُلإمرأة

البلد الأصلي :............................................................................................

المستوى الدراسي:

أقل من تعليم ثانوي
تعليم ثانوي
شهادة دبلوم

شهادة جامعية

168



169

مدة إقامتك في إسبانيا:

أقل من سنة
سنة واحدة

سنتان إثنتان
ثلاثة سنين
أربعة سنين
خمسة سنين

أكثر من خمسة سنين
مولود/ة هنا و لكن من أصل أجنبي

إسباني/ية الأصل

كَيفَ يُمكِنُ لَك أن تُعَرِّف/ي نَفْسك؟

مُؤمن/ـة و أطبق الشعائر الدينية بشكل يومي

مُؤمن/ـة وأطبق بعض الشعائر الدينية مرة في الأسبوع

مُؤمن/ـة وأطبق بعض الشعائر الدينية في المناسبات

مُؤْمن/ـة و لكن لا أطبق

هل تنتمي إلى إحدى الجمعيات الدّينية؟

لانعم



170

أسئلة الإستبيان

  .1
إذا لم أكن مُتفق/ـة مع أحدٍ ما حول مواضيع دينية، أعتقد بأنني أمتلك إرادة واضحة من أجل فهم 

وجهة نظره.
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

إذا أخذنا بعين الأعتبار ما الذي يدرّس اليوم هنا في المدارس، فإنه من الأفضل لأولادنا و بناتنا أن 2.  
يبقوا في البيت.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

الدّين يجب أن يحفز و يشجّع دور العلْم و الفكر في المجتمع.3.  
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

من الطبيعي الإعتراف بأنه يوجد أشخاص نزيهين و جيّدين ينتمون إلى الأديان الأخرى، و أنه يوجد 4.
أشخاص غير نزيهين و مخطئين ينتمون إلى نفس ديني.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

المحافظة على المعتقدات الدينية بطريقة متشدّدة تُعْتَبر وسيلة إضافية لِنَشْرها.5.
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

حريّة التعبير يجب أن تكون مضمونة للجميع، رجالًا و نساء، حتى لو أن البعض يستخدمها من أجل 6.  
النقد البَناء للآخرين.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

نستطيع القول أن الذين يؤمنون بأديان مختلفة عن ديني أنّهُم مُخطئين و مُخطئات.7.  
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

بالنسبة لي، أن أمارس شعائري الدينية لا يُمَثل عائق أمام تعايشي في هذا المجتمع.8.  
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

الجماعة التي تَسْمَح بمُمَارسَة النّقد الذاتي بين أعضائها لن يكون لها مستقبل.9. 
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

عدم 10.  و  الإعلام  وسائل  في  مشاركة  أقل  يكونوا  أن  يجب  الدينية  الجمعيات  مسؤولات  و  مسؤولين 
الإنفتاح عليها.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا



171

الطوائف الدّينية في أي مجتمع، حتى لو كانت أقليّة، يجب أن يكون لديها الحق في الإحتفال بأعيادها 11. 
الخاصّة.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

في هذه الأيام، إذا أراد أحد أن يحافظ على دينه، من الأفضل عَليْه الإنعزال عن هذا العالم من أجل 12. 
البقاء طاهراً.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

يجب تقييم أهمية القرارات التي تتخذها أي جماعة بصرف النظر عن الأشخاص الذين يشاركون في 13. 
إتخاذ تلك القرارات، سواء كانوا رجالًا أم نساء.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

القادة و الشخصيّات الدينيّة يجب أن يقبلوا و أن يردّوا على أي صنف من أصناف الأسئلة و الشكوك 14. 
التي تطرح حول الدّين.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

من المهم القيام بالجهد الضروري من أجل تعلّم لغة »الآخر« و جوانب أخرى من ثقافته، لأن تلك هي 15. 
طريقة جيّدة لنتعارف على بعضنا البعض.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

الخاصّة بها من أجل ممارسة 16.  العبادة و الصلاة  أماكن  لديها  الدينية أن يكون  الطوائف  من حق كل 
شعائرها و طقوسِها.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

إذا كان هناك صدام بين الشرق و الغرب، فإن أحد أسبابه الحقيقيّة هو الظلم الذي يعاني منه النّاس 17. 
في الشّرق.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

في 18.  إيجابية  تغييرات  إحداث  أجل  من  نافعة  و  فعالة  الحقيقة  في  هي  النزيهة  و  الحّرة  الإنتخابات 
المجتمع.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

الطوائف الدينية يجب أن تشارك في النشاطات الإجتماعيّة، حتى لو أنّ ذلك تطلّبَ منها التعامُل مع 19. 
جمعيات لا دينيّة.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

أنا أعتقد أن الأديان الأخرى، كاليهوديّة و المسيحيّة، لديها رغبة حقيقيّة في تحقيق السّلام.20. 
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا



172

نّهُم مهما حاولوا، لن يستطيعوا أن 21.  المؤمن/المؤمنة يجب أن يُقلّدوا كل ما كان يقوم بهِ أهل السّلَف، ِأل
يضيفوا شيئاً جديداً.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

مع الذين يفكرون بطريقة مختلفَة عن طريقتي، خاصّة في مواضيع دينيّة، مع البعض من الأحسَن 22. 
التعامل بصرامة و شدّة.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

في هذه الأيّام التي نعيشها من الأفضل أن يكون الشخص أنانيّاً و أن يكترث فقط بإحتياجاته الخاصّة.23. 
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

إذا كان يوجد هناك آراء مُتعارضة حول مسألة دينيّة ما، أنا أحاول أن أختار الرّأي الوسط.24. 
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

الإختلافات الثقافيّة بين الشرق و الغرب ممكن أن يَترتّب عليها ثراء أكثر مما يَترتّب عليها من صِدام، 25. 
خاصّة إذا إنتهى الظلم الواقع على الشرق.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

عند مراجعة تاريخ ثقافتي، أحياناً أجد أخطاءً أرتُكِبَت مِن قِبَل البَعض في الماضي.26. 
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

أذا لم أكن أشارك الآخرين/الأخريات معتقداتهم الدينيّة، فإن ذلك لا يمنعني من محاولة الحوار معهم/27. 
معهنّ و البحث عن النقاط المشتركة التي ممكن أن تكون موجودة.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

أعتبر أن قوانين و مَحاكم هذا البلد، بصَرف النظر عن مصدرها، فيها شيئ لا بأس بهِ مِن العَدل و 28. 
النزاهة.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

إذا النّاس لم تَقبَل أن تُصْبِح مُتدَيّنة، فإن المؤمنين/المؤمنات مُلزَمين بأن يَفْرضوا التّديّن بالإجبار.29. 
لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

إن أحد واجبات الشخص المتديّن هي بكل بساطة إعلام النّاس و تذكيرهم بقيَم الدّين. ليس لدَيْه سيطرة 30. 
عليهم/عليهنّ.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

كل شخص لديه الحق بأن تكون له طريقة حياة خاصّة و أن تكون له معتقدات خاصّة، حتى لو كانت 31. 
مختلفة عن طريقة حياة و معتقدات الآخرين.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا



173

الحياة 32.  مع  التأقلُم  عدم  له  الأفضل  مِن  فإنه  عقيدته  أصول  على  المحافظة  المؤمن  الإنسان  أرادَ  إذا 
المعاصرة.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

الإنسان الطـيّـب الذي يساعد الـنّاس و يفعـل الخير سوف يكون له ثواب عند الله، بصرف النظر عن 33. 
معـتـقده.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

بالرّغم من أن بعض اللقاءات من أجل الحوار بين الهيئات و الجمعيّات الدينيّة تكون جادّة، من الأحسَن 34. 
عدم الذهاب.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا

إن إضافة علامات الترقيم )فاصلة، علامة إسْتفهام...( إلى النصوص المقدُسة في عقيدتي هي خطوة 35. 
جيّدة تُساعِد على فهم هذه النصوص.

لا أتفق تماماًلا أتفق جزئياًلا أتفقأتفقأتفق جزئياًأتفق كاملًا




	MUSULMANAK EUSKADIN

	AURKIBIDEA

	Hitzaurrea
	Sarrera
	1. Erlijioa, aniztasuna eta immigrazioa
	1.1. Erlijioaren faktorea immigrazioan
	1.2. Erlijio-aniztasuna gizarte sekular baten esparruan
	1.3. Immigratutako Islama: irudi eta errealitateenhistoria
	1.3.1. Irudi bat sortzea
	1.3.2. Mendebaldea Islamaren aurrean: adostasunak etadesadostasunak

	1.4. Komunitate musulmanaren integrazioarenerronka eta harrerako gizartearen erronka

	2. Tradizionalismoa, integrismoaeta fundamentalismoa
	2.1. Aldez aurretik, terminologia argitu
	2.2. Termino-nahaspila
	2.3. Aurrekari nagusiak
	2.3.1. Tradizionalismoa
	2.3.2. Integrismoa
	2.3.3. Fundamentalismoa


	3. Islamiar fundamentalismoa
	3.1. Islamiar fundamentalismoa: hiru erantzunkrisiaren aurrean
	3.2. Arrakastaren ezaugarriak eta gakoak

	4. Kontrastatzeenpirikoa eta ikerketametodologia
	4.1. Sarrera
	4.2. Galdesorta eraikitzekoeta balioesteko prozesua
	4.3. Galdesortaren deskribapena
	4.4. Aldagaiak identifikatzekoirizpideak
	4.5. Aldagaiak eta horien justifikazioa
	4.5.1. Autokritika
	4.5.2. Isolamendua
	4.5.3. Erlijio-tolerantzia
	4.5.4. Moderazioa
	4.5.5. Autoritarismoa


	5. Landa lana eta datuen azterketa
	5.1. Landa-lana
	5.2. Aldagai soziologikoak
	5.2.1. Jatorrizko herrialdea
	5.2.2. Adina
	5.2.3. Sexua
	5.2.4. Euskadiko bizilekua
	5.2.5. Gainditutako ikasketak
	5.2.6. Euskadin bizitzendaramaten denbora
	5.2.7. Erlijiotasun-maila
	5.2.8. Jarduerak eta erlijio-erakundeetako kide izatea

	5.3. «Fundamentalismoa neurtzekogaldeketari»elkarrizketatuek emandako erantzunenazterketaeta eztabaida
	5.3.1. Barne- eta kanpo-autokritika neurtzenduten galdeketakozazpi galderak eta elkarrizketatuen erantzunak
	5.3.2. Galdeketako «isolamendua» aldagaiari buruzko zazpi galderak
	5.3.3. «Erlijio-tolerantzia» aldagaiari buruzko zazpi iritziak
	5.3.4. Elkarrizketetan parte-hartzaileen«neurritasun» maila neurtzenduten zazpi iritzia
	5.3.5. «Autoritarismo» aldagaiari buruzko zazpi iritziak


	6. Azken kontsiderazioak
	7. Bibliografia erreferentziak
	8. Eranskinak
	I. Fundamentalismoa neurtzekogaldesor
	II. Fundamentalismoa neurtzeko galdesortarenarabierazko bertsioa






